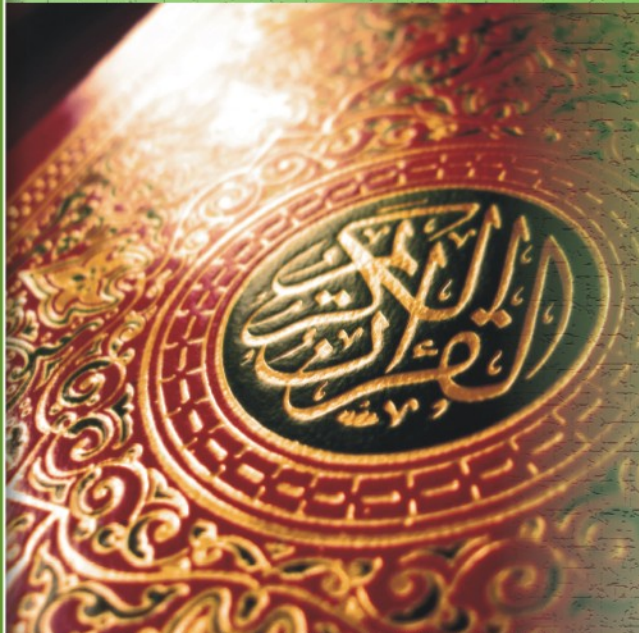


# خلاصہ مضمائیں

# قرآن حکیم



اٹھائیسواں پارہ

اجمن خدا م القرآن سندھ کراچی

ایمیل: [info@quranacademy.com](mailto:info@quranacademy.com)

ویب سائٹ: [www.quranacademy.com](http://www.quranacademy.com)

## خلاصہ مضمومین قرآن

### اٹھا میسواں پارہ

أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ ﴿١﴾ بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ ﴿٢﴾  
 قَدْ سَمِعَ اللَّهُ قَوْلَ الَّتِي تُجَادِلُكَ فِي رُوْجَهَا وَتَشْتَكِي إِلَى اللَّهِ وَاللَّهُ  
 يَسْمَعُ تَحَاوُرَ كُمَاٰتٍ إِنَّ اللَّهَ سَمِيعٌ بَصِيرٌ ﴿٣﴾ (المجادلہ: ۱)

### سورہ مجادلہ

حزب اللہ اور حزب الشیطان کے کردار کی وضاحت

اس سورہ مبارکہ میں حزب اللہ اور حزب الشیطان کے کردار کو بڑی وضاحت کے ساتھ نمایاں کیا گیا ہے۔

☆ آیات کا تجزیہ:

- آیت ۱      حزب اللہ کا کردار
- آیات ۲ تا ۳      ظہار کرنے کا کفارہ
- آیات ۴ تا ۶      ظاہری حزب الشیطان کا انجام
- آیات ۷ تا ۱۹      مخفی حزب الشیطان کا کردار اور انجام
- آیات ۲۰ تا ۲۱      ظاہری حزب الشیطان کا انجام
- آیت ۲۲      حزب اللہ کا کردار

### آیت ۱

حزب اللہ کا کردار

اس آیت میں حزب اللہ کا یہ وصف بیان کیا گیا کہ اس میں شامل ہر فرد اختلاف رائے کا اظہار درست فورم پر کرتا ہے۔ وہ فورم جسے اختلافات حل کرنے کا اختیار ہوتا ہے۔ کسی دوسری سطح پر اختلاف کا بیان اجتماعیت میں انتشار پیدا کرتا ہے۔ ایک خاتون حضرت خولہ بنت ثعلبۃ

کے شوہر حضرت اوس بن صامتؓ نے اُن سے ظہار کر لیا۔ ظہار کا مفہوم یہ ہے کہ قتم کھا کر کہا تم میرے لیے ماں کی طرح محترم ہو۔ دور جاہیت میں ظہار کرنے سے ایک شخص کی بیوی اُس پر ہمیشہ کے لیے حرام ہو جاتی تھی۔ حضرت خواہ نے نبی اکرم ﷺ سے آکر درخواست کی کہ میرے شوہر بوڑھے اور بچے ابھی چھوٹے ہیں۔ پورا خاندان مصیبت میں بنتا ہو جائے گا۔ آپ اس مسئلہ میں کوئی رعایت فرمائیں۔ آپ ﷺ نے فرمایا کہ ابھی شریعت میں اس مسئلے کے بارے میں ہدایت نہیں آئی۔ فی الحال اپنے شوہر سے علیحدگی اختیار کرلو۔ اُس خاتون نے آپ ﷺ کے ادب و احترام کا پورا الحاظ کرتے ہوئے آپ ﷺ سے بحث کی۔ حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ گفتگو کے دوران اُن کی آواز اتنی دھیمی تھی کہ میں نہ سن سکی لیکن اللہ نے اُن کی فریاد سن لی۔ بے شک اللہ سب سننے والا اور سب دیکھنے والا ہے۔ اللہ نے اُسی وقت آپ ﷺ پر وحی نازل فرمائی اور ظہار کے حوالے سے شریعت کی ہدایات عطا فرمائیں۔

## آیات ۲ تا ۳

### ظہار کی حقیقت اور کفارہ

ظہار کرنے سے کوئی عورت کسی کی ماں نہیں بن جاتی۔ ایسی بات جھوٹ ہے اور ظہار کرنے والے گناہ کا ارتکاب کرتے ہیں۔ البتہ سچے دل سے توبہ کر لیں تو اللہ معاف فرمادے گا۔ ظہار کرنے کے بعد بیوی سے رجوع کیا جاسکتا ہے۔ البتہ رجوع کرنے سے پہلے کفارہ ادا کرنا ہوگا۔ ظہار کا کفارہ یہ ہے کہ:

- ایک مسلمان غلام کو خرید کر آزاد کیا جائے۔
- ii- جو غلام کو آزاد کرنے کی مالی استطاعت نہیں رکھتا وہ دو مہینے مسلسل روزے رکھے۔
- iii- جو دو مہینے مسلسل روزے رکھنے کی سکت نہیں رکھتا وہ ساٹھ مسکین کو کھانا کھائے۔

## آیات ۵ تا ۶

### ظاہری حزب الشیطان کا انجام

اللہ اور اُس کے رسول ﷺ کی کھلمنا مخالفت کرنے والے دنیا میں رسوائی اور ناکامی سے

دوچار ہوں گے۔ اس کے علاوہ روز قیامت ان کے لیے ذلت آمیز عذاب ہے۔ وہ جرائم کر کے بھول جاتے ہیں لیکن اللہ نے ان کا ایک ایک جرم محفوظ کر رکھا ہے۔ انہیں نام جرائم کی بدترین سزا مل کر رہے گی۔

## آیات ۷ تا ۸

### مخنی حزب الشیطان کی گھٹیا حرکتیں

مخنی حزب الشیطان یعنی منافقین اپنے اختلافات کو با اختیار فورم پر بیان کرنے کے بجائے دیگر لوگوں میں بیان کرتے ہیں۔ خفیہ سرگوشیوں یعنی نجومی کے ذریعہ ان کا مقصد جماعت میں بے چینی اور انتشار پیدا کرنا ہوتا ہے۔ ان سرگوشیوں کے ذریعہ وہ دوسروں کو گناہ، زیادتی اور قیادت کے احکامات کی خلاف ورزی کا مشورہ دیتے ہیں۔ اللہ نے انہیں اس حرکت سے منع کیا ہے لیکن وہ باز انہیں آتے۔ کیا وہ جانتے انہیں ہیں کہ اللہ ان کی ہر سرگوشی سے واقف ہے۔ ان کی خباثت کا یہ عالم ہے کہ نبی اکرم ﷺ کو السلام علیک (آپ پر سلامتی ہو) کہنے کے بجائے السام علیک (آپ پر تباہی آئے، معاذ اللہ) کہنے کی گستاخی کرتے ہیں۔ جی ہی میں خوش ہوتے ہیں کہ ہمیں گستاخی کی سزا نہیں ملی جو اس بات کی دلیل ہے کہ حضرت محمد سچے نبی نہیں ہیں۔ گویا اللہ کی طرف سے دی گئی مہلت کا وہ غلط نتیجہ نکال رہے ہیں۔ ایسے بد بخنوں کے لیے جہنم میں بدترین عذاب ہے۔

## آیات ۹ تا ۱۰

### اچھے اور بے نجومی کا فرق

اگر تہائی میں جا کر کسی کو نیکی اور اللہ کی نافرمانیوں سے بچنے کی تلقین کی جائے تو ایسا نجومی پسندیدہ ہے۔ اس کے برعکس اگر تہائی میں کسی کو گناہ، زیادتی اور قیادت کی نافرمانی پر اکسایا جائے تو ایسا نجومی بر اور شیطان کا سکھایا ہوا ہے۔ شیطان اس کے ذریعہ حزب اللہ کو کمزور کرنا چاہتا ہے اور جماعت کے مغلص سا تھیوں کو دکھ دینا چاہتا ہے۔ البتہ اصل مبتاخ اللہ کے ہاتھ میں ہیں اور اللہ کے اذن کے بغیر کوئی کسی کو نقصان نہیں پہنچا سکتا۔ اللہ ہمیں اپنی ذات پر مکمل

بھروسہ اور توکل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## آیت ۱۱

### حزب الشیطان کا اجتماعات میں طرزِ عمل

حزب الشیطان میں شامل افراد دینی اجتماع کے دوران ساتھ ساتھ بیٹھے ہیں۔ اشاروں سے اور ایک دوسرے کو کہدیاں مار کر اجتماع کی کارروائی پر طنز کرتے ہیں۔ نازیں بالکلامات دبے الفاظ میں ادا کر کے کارروائی کے اثرات کو زائل کرنا چاہتے ہیں۔ اجتماع ختم ہونے کے بعد بیٹھے رہتے ہیں تاکہ اگر کسی ساتھی پر اجتماع کی کارروائی کا اثر ہوا ہے تو اُسے زائل کر کے جائیں۔ ان آیات میں اللہ نے جماعت کے ملکص ساتھیوں کو ہدایت دی کہ جب حکم دیا جائے کہ مجلس میں کھل کر بیٹھو تو ایسا کر لیا کرو، اللہ تمہارے لیے کشادگی پیدا کرے گا۔ جب مجلس برخاست ہو تو فوراً اٹھ جایا کرو، اللہ تمہارے درجات بلند فرمادے گا۔

## آیات ۱۲ تا ۱۳

### منافقین کی ایک شرارت کا سدِ باب

منافقین علیحدگی میں یا مجلس میں آپ ﷺ کے قریب آ کر سرگوشی کرتے۔ مقدم لوگوں پر یہ تاثر دینا ہوتا تھا کہ ان کے آپ ﷺ سے قریبی روابط ہیں۔ ان کی اس حرکت سے آپ ﷺ کا وقت ضائع ہوتا تھا اور آپ ﷺ کو ذہنی کوفت ہوتی تھی۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی شرارت کے سدِ باب کے لیے حکم دیا کہ جو شخص بھی آپ ﷺ سے تہائی میں مشورہ یا خفیہ سرگوشی کرنا چاہے وہ پہلے اللہ کی راہ میں صدقہ دے۔ یہ صدقہ دینا منافقین کے لیے بھاری ثابت ہوا اور وہ اپنی مذموم حرکت سے باز آگئے۔ اس کے بعد اللہ نے صدقہ دینے کا حکم منسوخ فرمادیا۔

## آیات ۱۳ تا ۱۷

### حق کے دشمنوں سے دوستی ..... منافقانہ طرزِ عمل

منافقین شامل تو مسلمانوں کی صفوں میں ہوتے ہیں لیکن حق کے مخالفین سے بھی دوستی رکھتے ہیں

تاکہ بربے وقت میں اُن سے رعایت یا مسلمانوں سے بے وفائی کا انعام حاصل کر سکیں۔ البتہ یہ مُنافقین، نہ اہل حق سے مخلص ہوتے ہیں اور نہ ہی دشمنانِ حق سے۔ اُن کی اُولین ترجیح اپنے مال، جان اور اولاد کی حفاظت ہوتی ہے۔ جب اُن سے باز پرس کی جاتی ہے کہ مُنافقینِ حق سے کیوں دوستی رکھتے ہو تو قسم کھا کر کوئی عذر پیش کر دیتے ہیں۔ گویا قسم کو ڈھال بنا کر غلط کام کی سزا سے خود کو بچاتے ہیں۔ اللہ نے ان بد بخنوں کے لیے سخت عذاب کی سزا طے کر دی ہے۔ روزِ قیامت اُن کے مال اور اُن کی اولاد انہیں عذاب سے بچانے سکیں گی۔ وہ جہنم کی آگ میں ذلت و اے دائی عذاب سے یقیناً دوچار ہوں گے۔

### آیات ۱۸ تا ۱۹

#### شیطان نے مُنافقین کو گھیر لیا ہے

مُنافقین اس معنی میں حزب الشیطان ہیں کہ شیطان نے پوری طرح سے انہیں گھیر لیا ہے۔ اُس نے انہیں اللہ کی یاد اور اُس کی اطاعت سے غافل کر دیا ہے۔ وہ اپنی بے عملی کے لیے من گھڑت جواز پیش کرنے کے اس قدر عادی ہو چکے ہیں کہ روزِ قیامت بھی جھوٹے بہانے پیش کرنے کی روشن جاری رکھیں گے۔ وہ اللہ کو دھوکہ دینے کی ناکام کوشش کریں گے اور آخر کار ہمیشہ ہمیشہ کے خسارے سے دوچار ہوں گے۔ اللہ شیطان کے حملوں اور حزب الشیطان کے شر سے ہماری حفاظت فرمائے۔ آمین!

### آیات ۲۰ تا ۲۱

#### اللہ اور اُس کے رسول ۲ ہی غالب ہوں گے

ان آیات میں ایک بار پھر ظاہری حزب الشیطان کو عید سنائی گئی ہے کہ وہ ذلیل ہو کر رہیں گے۔ اللہ نے طے فرمادیا ہے کہ آخر کار غلبہ اللہ اور اُس کے رسولوں کا ہوگا۔ تاریخ شاہد ہے کہ اللہ نے ہر رسول ۲ کو اُن کے اہل ایمان ساتھیوں کے ساتھ محفوظ رکھا اور اُن کے دشمنوں کو مختلف عذابوں کے ذریعہ ہلاکت و بر بادی سے دوچار کیا۔

## ۲۲ آیت

## حزب اللہ کا کردار

سورہ مجادلہ کی اس آخری آیت میں حزب اللہ میں شامل سعادت مندوں کا طرزِ عمل یہ بتایا گیا کہ وہ ایسے لوگوں کے بارے میں کوئی نرم گوشہ نہیں رکھتے جو اللہ اور اُس کے رسول ﷺ کے دشمن ہیں، خواہ ایسے لوگ اُن کے باپ، اولاد، بھائی یا کوئی اور رشتہ دار ہی کیوں نہ ہوں۔ حق کے دشمنوں کے بارے میں سچتی اس حقیقت کا مظہر ہے کہ اللہ نے ایمان کی حقانیت اُن کے دلوں میں ثابت کر دی ہے اور قرآن کے فیض سے اس ایمان کو اور تقویت دی ہے۔ اُن کے لیے سدا قائم و دامن رہنے والے جنت کے باغات ہیں۔ اللہ اُن سے راضی ہے اور وہ اللہ کی عنایات پر راضی ہیں۔ بلاشبہ اصل کامیابی حزب اللہ ہی کے لیے ہے۔ اللہ ہمیں بھی حزب اللہ کے اوصاف اور انعامات سے سرفراز فرمائے۔ آمین!

## سورہ حشر

## باطل کی ذلت اور حق کی عظمت کا بیان

اس سورہ مبارکہ میں یہود اور منافقین کی ذلت و رسولی اور ذاتِ حق یعنی اللہ اور اہلِ حق یعنی مونین کی عظمت جلالی اسلوب میں بیان کی گئی ہے۔

☆ آیات کا تجزیہ:

- غزوہ بنو نضیر کا بیان - آیات ۱۵ تا ۵
- مال فے کا حکم - آیات ۶ تا ۷
- مونین کی عظمت - آیات ۸ تا ۱۰
- منافقین و یہود کی ذلت - آیات ۱۱ تا ۱۷
- عظمتِ انسان - آیات ۱۸ تا ۲۰
- عظمتِ قرآن - آیت ۲۱
- عظمتِ رحمان - آیات ۲۲ تا ۲۲

## آیات ۱ تا ۲

### غزوہ بنو نضیر میں یہود کی عبرت ناک شکست

ان آیات میں اللہ تعالیٰ کی عظمت کے بیان کے بعد اُس کے اُس جلال و رعب کا ذکر ہے جس نے بنو نضیر کے یہود کو خوفزدہ کر دیا۔ انہوں نے بغیر کسی جنگ کے ہتھیار ڈال دیے۔ اُن کا قصور یہ تھا کہ انہوں نے غزوہ اُحد کے موقع پر یثاق مدینہ کی خلاف ورزی کرتے ہوئے مشرکین مکہ کو تعاون کا پیغام بھیجا۔ نبی اکرم ﷺ نے عہد کی خلاف ورزی اور اُن کے بعض دیگر جرائم پر انہیں سزا دینے کے لیے اُن کے قلعوں کا گھیراؤ کر لیا۔ ظاہر محسوس ہوتا تھا کہ وہ اپنے مضبوط قلعوں میں محصور ہو کر دریتک مقابلہ کریں گے لیکن انہوں نے فوراً ہی ہتھیار ڈال دیے اور اللہ کے رسول ﷺ کو اپنے مستقبل کا فصلہ کرنے کا اختیار دے دیا۔ آپ ﷺ نے انہیں مدینہ سے نکل جانے کا حکم دیا۔ وہ اپنے گھروں کو اپنے ہاتھوں سے اجاڑ کر تیتی اشیاء کا ل رہے تھے۔ صحابہ کرامؐ اجاڑنے کے اس عمل میں اُن کا ساتھ دے رہے تھے تاکہ وہ جلد مدینہ سے نکل جائیں۔ بلاشبہ یہ صورتِ حال انہیٰ عبرت ناک تھی۔

## آیات ۳ تا ۴

### اللہ اور اُس کے رسول ﷺ سے دشمنی کا انجام

بنو نضیر کے یہودیوں کو دنیا میں ذلت کا سامنا کرنا پڑا اور آخرت میں بھی وہ جہنم کے شدید عذاب سے دوچار ہوں گے۔ یہ سزا ہے اُن کے اس جرم کی کہ انہوں نے اللہ اور اُس کے رسول ﷺ سے دشمنی اور محاذ آرائی کی۔ جو بھی اس مجرمانہ روشن پر چلے گا وہ کان کھول کر سن لے کہ اللہ اسے شدید عذاب دینے والا ہے اور اُس کا وہی حشر ہوگا جو بنو نضیر کے یہودیوں کا ہوا۔

## آیت ۵

### قرآن کے علاوہ وحی کا نزول

نبی اکرم ﷺ پر قرآن کے علاوہ بھی وحی نازل ہوتی تھی جسے وحی، غفری کہا جاتا ہے۔ اللہ نے

غزوہ بنو ضیر کے دوران وہی خفی کے ذریعہ آپ ﷺ کو حکم دیا کہ بنو ضیر کے باغات کے چند درخت کاٹ دیے جائیں تاکہ ان پر رعب طاری ہو اور ایسا کرنا ان کی رسولی کا سبب بنے۔ اس آیت میں اللہ نے بیان فرمایا کہ درختوں کو کاٹنے کا حکم ہم نے دیا تھا۔ اللہ نے قرآن میں یہ حکم نہیں دیا لیکن اس حکم کی توثیق قرآن میں نازل کر دی۔ اس سے اُس گمراہی کا ازالہ ہو گیا کہ ہدایت کے لیے صرف قرآن ہی کافی ہے۔ نہیں! قرآن کے ساتھ ساتھ وہی خفی کے ذریعے ملنے والے احکامات بھی ہدایت کا ذریعہ ہیں۔ وہی خفی کے ذریعے ملنے والے احکامات ارشاداتِ نبوی ﷺ کے ذریعہ ہم تک پہنچتے ہیں۔ گویا ہدایت کی تکمیل قرآن کے ساتھ ساتھ احادیثِ مبارکہ کے ذریعے ملنے والی رہنمائی سے ہوتی ہے۔ اللہ ہمیں انکارِ حدیث کے فتنہ سے محفوظ فرمائے۔ آمین!

## آیات ۶ تا ۷

### مال فے کا حکم

یہ آیات مالی فے کا حکم بیان کر رہی ہیں۔ اگر کسی معرکہ میں مسلمانوں کو بغیر جنگ کے دشمن پر فتح حاصل ہو جائے تو دشمن سے حاصل ہونے والے مال پر غنیمت کا نہیں بلکہ ف کا اطلاق ہو گا۔ مالی فے مجاہدین میں تقسیم نہیں ہو گا بلکہ کل کا کل بیت المال میں جمع ہو گا۔ حکومت اسے مستحقین کی فلاح و بہبود کے لیے خرچ کرے گی۔ دور نبوی ﷺ میں اس مال کا ایک مصرف نبی اکرم ﷺ اور ان کے قرابت داروں کی ضروریات پوری کرنا بھی تھا۔ مال فے کا حکم دینے کے بعد دو اہم ہدایات ان آیات میں وارد ہوئیں:

i- مالی فے کل کا کل مستحقین کے لیے اس لیے مختص کیا گیا ہے تاکہ دولت کی گردش صرف امراء کے درمیان نہ ہو بلکہ اسے محرومین تک بھی پہنچایا جائے۔ اسلام کے نظامِ معيشت کا یہ ایک اہم وصف ہے۔ اس سے طبقاتی تقسیم کا سد باب ہوتا ہے۔

ii- رسول ﷺ جو دین اُسے لے لیا جائے اور جس شے کو روک لیں اُس سے بخوشنی رک جایا جائے۔ اس اصول کا اطلاق صرف مالی فے پر نہیں بلکہ زندگی کے جملہ معاملات پر

ہے۔ آپ ﷺ کا حکم بھی مسلمانوں کے لیے اسی طرح جلت ہے جس طرح قرآن میں نازل ہونے والے اللہ کے احکامات۔ اللہ نے آپ ﷺ کو اپنے اذن سے امت کے لیے حلال و حرام ہٹھرانے کا اختیار عطا فرمایا ہے۔

### آیت ۸

#### مہاجرین کی تحسین

یہ آیت آگاہ کر رہی ہے کہ نبی اکرم ﷺ کی امداد کریں گے جنہوں نے صرف اور صرف اللہ کی رضا کے لیے مکہ میں اپنے مال اور گھر چھوڑ کر مدینہ بھرت کی۔ انہوں نے اللہ کے دین کی نصرت کا حق ادا کر دیا اور اپنے ایثار و قربانی سے ثابت کر دیا کہ وہ دین حق کے سچے اور مخلص حامی و مددگار ہیں۔

### آیت ۹

#### النصاری مدینہ کی تحسین

النصاری مدینہ نے مکہ سے آنے والے مہاجرین کی بھرپور نصرت کی اور اپنے مال و املاک میں سے انہیں اتنا کچھ تخفیتاً دیا کہ ایثار و قربانی کی اعلیٰ مثال قائم کر دی۔ بھر غزوہ ہبونضیر میں فتح سے جو کثیر مقدار میں مال حاصل ہوا، اُس میں سے کچھ بھی لینے سے انکار کر دیا اور نبی اکرم ﷺ سے درخواست کی کہ یہ مال مہاجرین ہی میں تقسیم کر دیا جائے۔ بعض النصارا نے خود تنگدست ہونے کے باوجود مہاجرین کی امداد کو ترجیح دینا پسند کیا۔ گویا النصارا نے ثابت کیا کہ وہ نفس کی ترغیبات پر قابو پا کر اللہ کی رضا کی پیروی کو مطلوب و مقصود بنانے کے ہیں۔ بلاشبہ ایسے ہی لوگ حقیقت میں کامیاب ہیں۔ اللہ ہم سب کو بھی نفس کی تمام کمزوریوں پر قابو پانے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

### آیت ۱۰

#### مؤمنوں سے محبت کرنے والوں کی تحسین

اس آیت میں ان مسلمانوں کی تحسین کی گئی جو انصار و مہاجرین کے بعد حلقة گوش اسلام ہوئے۔

وہ تمام مونوں سے محبت کرتے ہیں خواہ وہ حیات ہوں یا وفات پاچکے ہوں۔ وہ اپنے لیے، سلف صالحین کے لیے اور دیگر تمام اہل ایمان کے لیے بخشش کی دعا میں کرتے ہیں۔ پھر وہ اللہ سے دعا کرتے ہیں کہ اے اللہ ہمیں شیطان کے اس حملہ سے محفوظ فرمائ کہ وہ ہمارے دلوں میں اہل ایمان کے حوالے سے کوئی سوئے نکلن، رنجش یا کدورت پیدا کر دے۔ اللہ ہمیں تمام اہل ایمان اور خاص طور پر سلف صالحین سے محبت کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

### آیات ۱۳ تا ۱۴

#### منافقین کی ذلت و رسولی

غزوہ بنو نضیر سے قبل منافقین نے بنو نضیر کے یہود کو پیغام بھیجا کہ ہماری ہمدردیاں تمہارے ساتھ ہیں۔ تمہارے بارے میں ہم حضرت محمد ﷺ کا کوئی حکم نہ مانیں گے۔ تمہارے ساتھ جنگ کی لئی تو ہم تمہارا ساتھ دیں گے۔ اگر تمہیں مدینہ سے نکالا گیا تو ہم بھی تمہارے ساتھ نکل جائیں گے۔ اللہ نے مسلمانوں کو تسلی دی کہ منافقین جھوٹے اور بزدل ہیں۔ جنگ کی صورت میں یہود کا ساتھ نہ دیں گے۔ وہ مال و دولت کے بچاری میں الہذا اپنے گھر بارچھوڑ کر کہیں نہیں جائیں گے۔ وہ اللہ کے بجائے تم سے زیادہ ڈرتے ہیں۔ اللہ ہمیں منافقانہ کمزوریوں سے محفوظ فرمائے۔ آمین!

### آیات ۱۴ تا ۱۵

#### یہودیوں کی ذلت و رسولی

ان آیات میں آگاہ کیا گیا کہ یہودی بھی منافقین کی طرح اپنائی بزدل قوم ہیں۔ وہ سامنے آ کر کھلے میدان میں مقابلہ کی ہست نہیں کر سکتے۔ ان کے قبائل کے درمیان بڑی نفرتیں ہیں اور وہ ایک دوسرے کی مدد کرنے کے لیے ہرگز تیار نہیں ہوتے۔ غزوہ بدر کے بعد بنو قیقاع کو مدینہ سے جلاوطن کیا گیا لیکن بنو نضیر یا بنو قریظہ ان کی مدد کونہ آئے۔ اب ایسی ہی جلاوطنی بنو نضیر کی ہو رہی ہے لیکن بنو قریظہ ان کا ساتھ دینے کے لیے نہیں آئیں گے۔ جلاوطنی تو بڑی کم اور محض وقتی سزا ہے۔ ان بدنصیبوں کو اصل اور دائیگی سزا جہنم میں دردناک عذاب کی صورت

میں دی جائے گی۔

### آیات ۱۶ تا ۱۷

منافقین کا طرزِ عمل شیطان کی طرح ہے

منافقین، یہود کے ساتھ وہی کچھ کر رہے ہیں جو شیطان انسان کے ساتھ کرتا ہے۔ شیطان انسان کو اکساتا ہے کہ وہ اللہ کی نافرمانی کرے۔ جب انسان یہ جرم کر بیٹھتا ہے تو شیطان اُس کے جرم سے اعلانِ براءت کرتا ہے۔ روزِ قیامت جرم کرنے والے اور جرم پر اکسانے والے دونوں کا بدترین انجام ہوگا۔ منافقین یہود کو مسلمانوں کے خلاف مجاز آرائی کے لیے اکسار ہے ہیں لیکن ان کا ساتھ نہ دیں گے۔ آخرت میں دونوں ہی شدید عذاب کا سامنا کریں گے۔

### آیت ۱۸

غور کرو! آخرت کے لیے کیا تیاری کی ہے؟

اس آیت میں ہر انسان کو چھنجوڑا گیا ہے کہ وہ اپنا جائزہ لے کر کل یعنی آخرت کی ابدی زندگی کے لیے اُس نے کیا تیاری کی ہے؟ مال اور جان کی کس قدر قربانیاں دے کر تو شہ آخرت بنایا ہے؟ دوبار حکم دیا گیا کہ اللہ کا تقویٰ اختیار کرو یعنی اُس کی نافرمانی سے بچو۔ بلاشبہ آخرت کے انعاماتِ متقین کے لیے ہی ہیں، وَالاٰخِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِلْمُتَّقِينَ (سورہ زخرف آیت ۳۵)۔ اللہ نے ہمیں حقیقی فوز و فلاح کی راہ دکھادی ہے اور اب وہ دیکھ رہا ہے کہ ہم کیا کر رہے ہیں، کس راہ چل رہے ہیں۔

### آیات ۱۹ تا ۲۰

اللہ کے ذکر سے غفلت کی سزا

انسان کی عظمت دراصل اُس روح ربانی کی وجہ سے ہے جو انسان کے جسمانی وجود میں ڈال دی گئی ہے۔ اُس روح کی غذا اور تسکین اللہ کا ذکر ہے۔ جو بد نصیب اللہ کے ذکر سے غافل ہوتے ہیں وہ اپنی روح کو مجروح کر کے خاکی وجود میں دفن کر دیتے ہیں۔ اب وہ انسان نہیں محض ایک حیوان بن جاتے ہیں۔ گویا اپنی اصل عظمت کو کارنہائی پستی میں چلے جاتے ہیں۔

اللہ ہمیں اس محرومی سے محفوظ فرمائے۔ آمین! اقبال نے کیا خوب کہا ہے۔

اس پیکرِ خاکی میں اک شے ہے سودہ تیری  
میرے لیے مشکل ہے اُس شے کی نگہبانی

اللہ کے ذکر سے غفلت انسان کو اپنی عظمت سے غافل کرتی ہے۔ دنیا میں محض ایک جانور  
بنادیتی ہے اور آخرت میں جہنم والوں میں شامل کر دیتی ہے۔ جہنم والے بدترین مخلوق ہیں۔  
اس کے بر عکس جنت والے ہمترین لوگ اور فوز و فلاح کی بلند منزلوں کو پانے والے ہیں۔ اللہ  
ہمیں ان ہی خوش نصیبوں میں شامل فرمائے۔ آمین!

## آیت ۲۱

### عظمت و تاثیرِ کلامِ ربّانی

اس آیت میں قرآن مجید کی عظمت بڑی اونچی شان کے ساتھ بیان ہوئی۔ ارشاد ہوا کہ اگر  
قرآن مجید کو کسی پہاڑ پر نازل کیا جاتا تو وہ پہاڑ نزول قرآن کا بارہنہ اٹھا سکتا بلکہ جھک جاتا اور  
پھر اللہ کے رعب اور بد بہ سے پھٹ کر رزرات کی صورت میں کھڑر جاتا۔ سورہ اعراف آیت  
۱۲۳ میں یہی تاثیر اللہ سبحانہ، تعالیٰ کی تجلی کی بیان کی گئی ہے کہ:

فَلَمَّا تَجَلَّى رَبُّهُ لِلْجَبَلِ جَعَلَهُ دَّكَّا

”جب موسیٰ“ کے رب نے پہاڑ پر تجلی ڈالی تو اُسے ریزہ ریزہ کر دیا۔

گویا کلام ربّانی کی وہی تاثیر ہے جو تجلی ذاتِ ربّانی کی ہے۔ یہ ہے وہ جلال مثال جو انسان  
پر کلامِ ربّانی کی عظمت کا ایک نقش قائم کر رہی ہے۔ اللہ ہمارے دلوں کو بھی اپنے کلام کی  
عظمت اور تاثیر سے معمور فرمائے۔ آمین!

## آیات ۲۲ تا ۲۴

### عظمت و جلال ذاتِ باری تعالیٰ

ان آیات میں اللہ سبحانہ، تعالیٰ کی عظمت و جلال کی پندرہ شانیں بیان کی گئیں ہیں۔ ۱) وہ ظاہرو  
پوشیدہ کا جانے والا ہے، ۲) اُس کی رحمت میں جوش ہے، ۳) اُس کی رحمت مسلسل ہے،

وہی بادشاہِ حقیقی ہے، ۵) انتہائی پاکیزہ ہستی ہے، ۶) دوسروں کو سلامتی دینے والا ہے، ۷) سکون بخشنے والا ہے، ۸) حفاظت کرنے والا ہے، ۹) زبردست ہے، ۱۰) سرکشی کو قوت سے کچلنے والا ہے، ۱۱) ہر بڑائی کا حق دار ہے، ۱۲) ہرشے کا بنانے والا ہے، ۱۳) اشیاء کو ظاہر کرتا ہے، ۱۴) ہرشے کے وجود کو حسن عطا کرنے والا ہے اور ۱۵) حکمت و دانائی کا سرچشمہ ہے۔ کائنات کی ہرشے اپنے قول اور حال سے اللہ سبحانہ، تعالیٰ کی تسبیح کر رہی ہے۔ اے اللہ! ہمارے دلوں کو اپنی معرفت کے نور سے منور فرمادے۔ آمین!

## سورہ ممتحنہ

حق کے دشمنوں سے نفرت کرنے کی تلقین

اس سورہ مبارکہ میں اہل ایمان کو تلقین کی گئی کہ وہ حق کے دشمنوں کے لیے کوئی نرم گوشہ نہ رکھیں بلکہ ان کے ساتھ ہشید ید بخختی اور انتہائی نفرت کا رو یہ رکھیں۔

☆ آیات کا تجزیہ:

- ۱۳- آیات اتا ۳ مشرکین مکہ کے ساتھ تخت رویہ اختیار کرنے کا حکم
- ۱۲- آیات ۲۷ اور ۲۸ حضرت ابراہیمؑ اور ان کے ساتھیوں کی باطل دشمنی
- ۱۱- آیات ۷ تا ۹ کافروں سے تعلق کے بارے میں احکامات
- ۱۰- آیات ۱۰ تا ۱۱ مسلمانوں اور مشرکین کے درمیان نکاح کی ممانعت
- ۹- آیت ۱۲ خواتین کی بیعت
- ۸- آیت ۱۳ اہل باطل سے نفرت کرنے کا حکم

## آیت ا

اہل باطل سے ہمدردی حق کی راہ سے دور کر دے گی

یہ آیت ایک خاص واقعہ کے پس منظر میں نازل ہوئی۔ سن ۶ھ میں نبی اکرم ﷺ نے مشرکین مکہ سے صلح حدیبیہ کی تھی۔ سن ۸ھ میں مشرکین نے صلح کی خلاف ورزی کرتے ہوئے اُسے توڑ

دیا۔ نبی اکرم ﷺ نے مشرکین کے اس جرم کا بدلہ لینے کے لیے ان پر حملہ کا منصوبہ بنایا۔ آپ ﷺ چاہتے تھے کہ یہ منصوبہ خفیہ رہے۔ مسلمان اچانک مکہ پہنچ جائیں، اہل مکہ کو مقابلہ کی تیاری کا موقع نہ ملے اور بغیر خوزیزی کے مکہ فتح ہو جائے۔ ایک بدری صحابی حضرت حاطب بن ابی باتھؓ کے اہل خانہ مکہ میں تھے۔ آپؓ نے چاہا کہ اہل مکہ پر ایک احسان کر دیں تاکہ وہ ان کے اہل خانہ کو کوئی نقصان نہ پہنچائیں۔ انہوں نے مکہ جانے والی ایک عورت کو سردار ان قریش کے نام ایک خط دیا۔ اس خط میں مکہ کی طرف مسلمانوں کے لشکر کی آمد کی اطلاع دی گئی تھی۔ آپ ﷺ کو وہی کے ذریعے حضرت حاطبؓ کے اس فعل کی اطلاع ہو گئی اور آپ ﷺ نے اُس عورت سے خط واپس لے لیا۔ اس آیت میں حضرت حاطبؓ کو متوجہ کیا گیا کہ حق کے دشمنوں سے زمی اور محبت انسان کو حق کی راہ سے دور کر دے گی۔ آئندہ ہرگز ایسا طرزِ عمل اختیار نہ کیا جائے۔

### آیات ۲ تا ۳

#### کافر مسلمانوں سے نفرت کرتے ہیں

إن آيات میں اللہ نے آگاہ کیا کہ کافر مسلمانوں کے بدترین دشمن ہیں۔ انہیں جب بھی موقع ملتا ہے اپنے ہاتھوں اور زبان سے مسلمانوں کو نقصان پہنچاتے ہیں۔ ان کی انتہائی کوشش ہوتی ہے کہ مسلمانوں کو دوبارہ کافر بنادیں۔ ایسے کافر خواہ خونی رشتہ دار ہی کیوں نہ ہوں، ان سے ہر گز کوئی ہمدردی یا محبت نہ رکھی جائے۔ روز قیامت یہ رشتہ دار یاں ہرگز کام نہ آئیں گی۔ اس روز فیصلہ اللہ کے ہاتھ میں ہو گا۔ خیر اسی میں ہے کہ اللہ کی ہدایات کے مطابق طرزِ عمل اختیار کیا جائے۔

### آیات ۴ تا ۶

#### اہل باطل سے بغض و عداوت ..... شیوه ابراہیمؓ

حضرت ابراہیمؓ اور اُن کے ساتھ اہل ایمان نے حق کے ساتھ وفاداری کی اعلیٰ ترین مثال قائم کرتے ہوئے اپنے رشتہ داروں اور قوم سے صاف صاف کہا کہ ہمارے اور تمہارے

درمیان ایک مستقل بعض وعداوت پیدا ہو چکا ہے۔ ہم تم سے اُس وقت تک کے لیے اعلانِ پیزاری کرتے ہیں جب تک تم اللہ پر خالص توحید کے ساتھ ایمان نہیں لاتے۔ مونوں کی اس روشن کو اللہ نے رہتی دنیا تک مسلمانوں کے لیے لائقِ اتباع اسوہ قرار دیا۔ اہلِ باطل سے اعلانِ براءت کے ساتھ اس پسندیدہ روشن کا دوسرا پہلو سب سے کٹ کر اللہ کے ساتھ جڑنا تھا۔ مونوں نے اللہ تعالیٰ سے دعا کی کہ اے اللہ! ہمیں کافروں کے لیے ذریعہ آزمائش نہ بنا اور ہمارے تمام گناہوں سے درگزر فرم۔ بلاشبہ اللہ سے محبت کرنے والوں اور آخرت کے طلبگاروں کے لیے یہ روشن بہترین نمونہ ہے۔

### آیت ۷

اہلِ مکہ کے حوالے سے بشارت

اس آیت میں بشارت دی گئی کہ عقریب اہلِ مکہ کی ایک بڑی تعداد کفار اور شرک کی روشن ترک کر کے اسلام قبول کر لے گی۔ اب اُن کے ساتھ دشمنی کا سلسلہ ختم ہو جائے گا اور باہم محبت اور دوستی کی نضا قائم ہو گی۔ قرآن حکیم کی یہ بشارت سچ ثابت ہوئی اور فتح مکہ کے موقع پر اہلِ مکہ کی غالب اکثریت نے اسلام قبول کر لیا۔

### آیت ۸

بے ضرر کافروں کے ساتھ رویہ

ایسے کافر جو اسلام یا مسلمانوں کے خلاف کسی سازش یا ہم میں شریک نہ ہوں، اُن سے حسنِ سلوک اور برابری کی بنیاد پر تعلقات برقرار رکھے جاسکتے ہیں۔ البتہ دلی دوستی صرف اور صرف مسلمانوں سے رکھی جاسکتی ہے لیکن اُن سے جو تمام انبیاء اور بالخصوص آخری نبی جناب حضرت محمد ﷺ پر صدقِ دل سے ایمان رکھتے ہوں، بقول اقبال۔

یہ زائرانِ حرمٰنِ مغرب ہزار رہبر بیان ہمارے  
ہمیں بھلاں سے واسطہ کیا جو تجھ سے نآشناز ہے ہیں

## آیت ۹

دشمنی کن کافروں سے کرنی ہے؟

اللہ تعالیٰ کا حکم ہے کہ ایسے عناصر سے ہرگز نہ دوستی کی جائے جو اسلام یا مسلمانوں کے خلاف سازشوں اور مہمات میں شریک ہوتے ہیں۔ اگر کوئی مسلمان ایسے حق کے دشمنوں سے دوستی کرے گا تو وہ اللہ کی عدالت میں ظالم کے طور پر پیش کیا جائے گا۔

## آیات ۱۰ تا ۱۱

مشرکین کے ساتھ نکاح کی ممانعت

مسلمانوں اور مشرکین کے درمیان نکاح کا معاملہ جائز نہیں۔ ان آیات میں حکم دیا گیا کہ اگر کسی مشرک شخص کی بیوی مسلمان ہو کر مکہ سے مدینہ آجائے تو اُسے مکہ نہیں لوٹا جائے گا۔ مسلمان ہونے کے بعد اُس کا مشرک شوہر سے نکاح ٹوٹ گیا۔ البتہ مشرک شوہر کو اُس کا ادا کر دہ مہر واپس کرنا ہوگا۔ اسی طرح اگر کسی مسلمان کی بیوی مشرک ہے تو وہ اُسے آزاد کر دے اور اُس عورت کے رشتہ داروں سے ادا کر دہ مہر طلب کرے۔ اگر وہ واپس نہ کریں تو ایسی نو مسلم خاتون کے مہر سے اتنی ہی رقم منہما کر کے متاثرہ فریق کو دی جائے، جس کے مشرک شوہر کو اُس خاتون کا مہر واپس کرنا ہے۔ البتہ زیادتی نہ جائے کیوں کہ اللہ کو زیادتی کرنے والے ناپسند ہیں۔

## آیت ۱۲

خواتین کی بیعت

نبی اکرم ﷺ نے مردوں اور خواتین دونوں سے بیعت لی تاکہ امت کے لیے جماعت سازی کے حوالے سے ایک مسنون اساس فراہم کی جاسکے۔ خواتین سے بیعت لیتے ہوئے آپ ﷺ ان سے عہد لیتے تھے کہ وہ شرک، چوری اور زنا نہیں کریں گی۔ اپنی اولادوں کو قتل نہیں کریں گی۔ کسی پر بدکاری کی تہمت نہ لگائیں گی۔ کسی بھی معروف معاملہ میں آپ ﷺ کی نافرمانی نہ کریں گی۔

آپ ﷺ خواتین سے بیعت لینے کے بعد ان کے حق میں دعائے استغفار کرتے تاکہ اگر بیعت کے حوالے سے کوئی کوتاہی ہو جائے تو اللہ اُس سے درگز رفرما دے۔

### آیت ۱۳

اُن سے دوستی نہ کرو جو اللہ کو نارا ض کرتے ہیں

سورہ ممتحنہ کی اس آخری آیت میں مسلمانوں کو حکم دیا گیا کہ وہ ہرگز ایسے عناصر سے دوستی نہ کریں جو اپنے جرائم کی وجہ سے اللہ کو نارا ض کرتے ہیں۔ ایسے مجرم جان چکے ہیں کہ آخرت میں اُن کے لیے کوئی خیر نہیں۔ ان میں سے جو بد نصیب مرکر قبروں میں جا چکے ہیں وہ تو اور زیادہ مایوسی کا شکار ہیں کیوں کہ اب اُن کے لیے جرائم کی تلافی اور سعادت حاصل کرنے کا کوئی امکان نہیں۔

### سورہ صف

جہاد و قتال فی سبیل اللہ کا بیان

اس سورہ مبارکہ میں اللہ کے دین کے غلبہ کو نبی اکرم ﷺ کا مقصدِ بعثت قرار دیا گیا ہے اور اسی مقصد کے لیے جہاد اور قتال کی دعوت بڑے زور دار اسلوب میں دی گئی ہے۔

☆ آیات کا تجزیہ:

- آیات اتا ۷ غلبہ دین کی جدوجہد کے لیے لکار
- آیات ۵ تا ۸ غلبہ دین کی جدوجہد ..... تاریخ سے عبرت
- آیت ۹ غلبہ دین کی جدوجہد ..... نبی اکرم ﷺ کا مقصدِ بعثت
- آیات ۱۰ تا ۱۳ غلبہ دین کی جدوجہد کے لیے ترغیب
- آیت ۱۴ غلبہ دین کی جدوجہد کرنے والوں کا اعزاز

### آیات اتا ۷

کیوں کہتے ہو جو کرتے نہیں؟

ان آیات میں اہل ایمان کو چھنجھوڑا گیا کہ تم کیوں کہتے ہو جو کرتے نہیں۔ یہ روشن اللہ کو بیزار

کرنے والی ہے۔ تمہارا یہ دعویٰ تمہیں کافروں سے جدا کرتا ہے کہ محمد رسول اللہ (حضرت محمد ﷺ کے رسول ہیں) حضرت محمد ﷺ تو دنیا میں اللہ کے دین کو غالب کرنے کی جدوجہد کر رہے ہیں اور اس کے لیے شدید ہنی اور جسمانی تکالیف برداشت کر رہے ہیں۔ دوسری طرف تم ان کے ساتھی ہونے کا دعویٰ کرتے ہو لیکن مغضِ تشیع و تمجید ہی کو اعلیٰ نیکی سمجھ رہے ہو۔ تشیع و تمجید تو کائنات کا ہر ذرہ کر رہا ہے، بقول اقبال۔

یا وسعتِ افلاک میں تکییرِ مسلسل  
یا خاک کی آغوش میں تشیع و مناجات  
وہ مذہبِ مردانِ خود آگاہ و خدامست  
یہ مذہبِ ملا و جمادات و نباتات

مسلمانوں سے تو اللہ کو یہ مطلوب ہے کہ وہ اللہ کے دین کے غلبہ کے لیے سب کچھ لگا دیں یہاں تک کہ نقدِ جان ہتھیلی پر رکھ کر میدانِ جنگ میں دیوانہ وار جان دینے کے لیے نکل کھڑے ہوں، بقول اقبال۔

مقامِ بندگی دیگر مقامِ عاشقی دیگر  
ز نوری بجدہ می خواہی، ز خاکی بیش ازاں خواہی  
چنا خود را نگہ داری کہ بایں بے نیازی ہا  
شہادت بر وجودِ خود ز خون دوستاں خواہی

عاشقی کا تقاضا، بندگی کے تقاضے سے مختلف ہے۔ فرشتوں سے اللہ کو صرف بندگی اور سجدہ کرنا مطلوب ہے۔ انسان سے اللہ کچھ اور ہی چاہتا ہے۔ حالانکہ اللہ بہت ہی بے نیاز ہے لیکن چاہتا ہے کہ اُس کے عاشق اس کی توحید کی گواہی اپنا خون دے کر پیش کریں۔

### آیات ۵ تا ۸

غلبہ دین کی جدوجہد ..... تاریخ سے عبرت  
غلبہ دین کی جدوجہد کی ذمہ داری مسلمانوں سے قبل بنی اسرائیل پر عائد کی گئی تھی۔ اُنہوں نے اس جدوجہد سے اعراض کیا اور پھر اللہ نے انہیں نشانِ عبرت بنا دیا۔ جب حضرت موسیٰؑ نے

اُن سے اللہ کی راہ میں جنگ کے لیے نکنے کا مطالبہ کیا تو انہوں نے یہ کہہ کر حضرت موسیٰؑ کو اذیت پہنچائی کہ آپ اور آپ کا رب جا کر جنگ کریں ہم تو ساتھ نہیں دیں گے۔ پھر جب حضرت عیسیٰؑ نے انہیں حق قبول کرنے اور اُس کا ساتھ دینے کا حکم دیا تو ان کے پیش کردہ میزرات کو جادو قرار دے کر ان کی تکذیب کی۔ اب جب نبی اکرم ﷺ انہیں اسلام کی طرف دعوت دے رہے تھے تو کہنے لگے مَا أَنْزَلَ اللَّهُ عَلَىٰ بَشَرٍ مِّنْ شَيْءٍ ..... اللَّهُ نَّعَمْ کسی انسان پر کوئی کتاب نازل نہیں کی (الانعام آیت ۹۱)۔ دعوت، اسلام کو نہ صرف جھوٹ بول کر جھٹلاتے رہے ہیں بلکہ سازشوں کے ذریعہ غلبہ دین کی راہ میں رکاوٹیں کھڑی کر رہے ہیں۔ اللہ ان کے ناپاک عزائم خاک میں ملا دے گا، بقول مولانا ظفر علی خان۔

نورِ خدا ہے کفر کی حرکت پر خنده زن

پھونکوں سے یہ چراغ بھایا نہ جائے گا

## آیت ۹

غَلَبَةُ دِينِ حَقٍ ..... نَبِيُّ اَكْرَمٌ ﷺ كَامْقَصِدِ بَعْثَتْ

نبی اکرم ﷺ تمام جہانوں کے لیے رحمت بن کر آئے۔ آپ ﷺ کی رحمت کا ایک مظہر یہ تھا کہ آپ ﷺ ظالم بادشاہوں اور نام نہاد سنگدل مذہبی رہنماؤں کے جبرا و استھان سے انسانوں کو آزاد کرنے کا مشن لے کر دنیا میں آئے۔ آپ ﷺ نے مخفی ۲۱ برس کے عرصہ میں جزیرہ نما عرب میں اس مشن کی تیکیل کی اور پھر غزوہ تبوک کے ذریعہ یہ دون ملک عرب اس کی توسعی کا آغاز کر دیا۔ اس اعلیٰ مشن کی تیکیل کے لیے ایک مضبوط جماعت کی ضرورت تھی۔ اس جماعت کو فراہم کرنے کے لیے اللہ نے اس سورہ مبارکہ میں ترغیب، بھجوڑنے اور تاریخ سے عبرت حاصل کرنے کے اسالیب میں اہل ایمان کو غلبہ دین کے مبارک مشن کے لیے نبی اکرم ﷺ کا ساتھ دینے کی دعوت دی۔ یہ مشن آج بھی زندہ ہے اور اسے پورے عالم میں شرمندہ تغیر کرنا ہے۔ اللہ ہمیں اس کے لیے مال و جان کی قربانیاں دینے کی توفیق عطا فرمائے، بقول اقبال۔

وقتِ فرصت ہے کہاں کام ابھی باقی ہے  
نورِ توحید کا اتمام ابھی باقی ہے  
**آیات ۱۰ تا ۱۲**

### جہنم کے دردناک عذاب سے بچنے کا راستہ

ہر انسان کا سب سے بڑا مسئلہ ہے آخرت میں جہنم کے دردناک عذاب سے بچنا۔ ان آیات میں رہنمائی دی گئی کہ آخرت میں دردناک عذاب سے بچنے کے لیے دو تقاضے پورے کرنا ہوں گے:

- i- اللہ اور اُس کے رسول ﷺ پر دل کی گہرائیوں سے ایمان لانا۔
- ii- اللہ کے دین کے غلبہ کے لیے مال اور جان سے جہاد کرنا۔

جہاد کی پہلی منزل ہے اپنے وجود پر اللہ کے دین کے غلبہ کے لیے نفس کے خلاف جہاد کرنا۔ پھر خارج میں دین کے غلبہ کے لیے دعوت کے ذریعہ ایک مضبوط افرادی قوت فراہم کرنے کے لیے تبلیغ کا جہاد کرنا۔ جب یہ مضبوط افرادی قوت ایک حزب اللہ کی صورت میں تیار ہو جائے تو اسے نظامِ باطل سے ٹکرانا اور اُسے شکست دے کر دین حق غالب کرنا۔

اللہ کا وعدہ ہے جو لوگ مذکورہ بالا دو تقاضے پورے کریں گے ان کی تمام خطاں میں معاف کر دی جائیں گی اور انہیں روز قیامت جنت کے رہنے والے باغات میں پاکیزہ محل عطا کیے جائیں گے۔ بلاشبہ اصل کامیابی جنت کا حصول ہے۔ اللہ ہم سب کو یہ نعمت عطا فرمائے۔ آمین!

### آیت ۱۳

#### غلبہ دین کی بشارت

اس آیت میں اللہ نے وعدہ کیا کہ اللہ خلوص سے غلبہ دین کی جدوجہد کرنے والوں کی کاوشوں کو دنیا میں بھی بار آور بنائے گا اور غلبہ دین کی منزل حاصل ہوگی۔ دورِ نبوی ﷺ میں یہ بشارت سن ۸ھ میں پوری ہوئی اور دین حق غالب ہو گیا۔ ان شاء اللہ قیامت سے پہلے پہلے یہ بشارت پورے کرہ ارضی پر پوری ہو گی۔ ارشادِ نبوی ﷺ ہے:

عَنِ الْمِقْدَادِ ۖ أَنَّهُ سَمِعَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ لَا يَنْقِنِي عَلَى ظَهْرِ الْأَرْضِ  
بَيْتُ مَدِرِّ وَلَا وَبِرِّ إِلَّا أَدْخَلَهُ اللَّهُ كَلْمَةُ الْأَسْلَامِ بِعِزَّ عَزِيزٍ أَوْ ذُلَّ ذَلِيلٍ إِمَّا  
يُعِزُّهُمُ اللَّهُ فَيَجْعَلُهُمْ مِنْ أَهْلِهَا أَوْ يُذْلِهُمْ فَيَهْدِي بِئْنُونَ لَهَا فَلْتُ فَيَكُونُ الَّذِينُ  
كُلُّهُمْ لِلَّهِ (مسد احمد)

”حضرت مقداد راوی ہیں کہ انہوں نے نبی اکرم ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنائے کہ روئے  
زمین پر نہ کوئی ایمٹ گارے کا بنا ہوا گھر رہ جائے گا اور نہ اونٹ کے بالوں کا بنا ہوا خیمه جس  
میں اللہ کلمہ اسلام کو داخل نہ کر دے خواہ کسی سعادت مند کو عزت دے کر اور خواہ کسی بد بخت کی  
مغلوبیت کے ذریعے۔ یعنی اللہ تعالیٰ جن کو عزت عطا فرمائے گا انہیں کلمہ اسلام کا قاتل بنا  
دے گا اور جن کو ذلیل فرمائے گا انہیں اس کے تابع فرمادے گا۔ حضرت مقداد فرماتے  
ہیں کہ اس پر میں نے (دل میں) کہا پھر تو یقیناً دین کل کا کل اللہ ہی کے لیے ہو جائے گا۔“

آسمان ہو گا سحر کے نور سے آئینہ پوش  
اور ظلمت رات کی سیما ب پا ہو جائے گی  
پھر دلوں کو یاد آجائے گا پیغامِ سہود  
پھر جنیں خاکِ حرم سے آشنا ہو جائے گی  
آنکھ جو کچھ دیکھتی ہے لب پہ آسکتا نہیں  
محِیٰ حیرت ہوں کہ دنیا کیا سے کیا ہو جائے گی  
شب گریزان ہو گی آخر جلوہ خورشید سے  
یہ چن معمور ہو گا نغمہ توحید سے

آیت ۱۲

غلبہ دین کے لیے جدوجہد کرنے والوں کا اعزاز  
جو سعادت مند اللہ کے دین کے لیے جدوجہد کرتے ہیں، اللہ انہیں اپنامدگار قرار دیتا ہے۔  
 بلاشبہ یہ بہت بڑا اعزاز ہے۔ جن جو اس مرضوں نے حضرت عیسیٰ کی پکار پر لبیک کہا، اللہ نے

اُن کا ذکر بڑے تحسین آمیز اسلوب میں قیامت تک کے لیے قرآن میں محفوظ فرمادیا۔ اللہ نے اُنہیں حضرت عیسیٰ کے دشمنوں کے مقابلہ میں اپنی نصرت خاص سے نواز۔ یہ سعادت ہمیں بھی حاصل ہو سکتی ہے۔ اس کے لیے ہمیں اللہ کے دین کے غلبہ کے لیے ندالگانے والے کسی داعی کی پکار پر بلیک کہنا ہو گا اور پھر بھر پور غایبیت کے ساتھ اُس داعی کا ساتھ دینا ہو گا۔ اللہ ہمارے لیے ایسا کرنا آسان فرمادے۔ آمین!

## سورہ جمہ

### حکمت و احکامات جمعہ

اس سورہ مبارکہ کے پہلے رکوع میں اجتماع جمعہ کی یہ حکمت بیان کی گئی کہ لوگوں کو قرآن حکیم کے ذریعہ آخرت کی تیاری کے لیے اپنی ذمہ داریاں ادا کرنے کی یاد ہانی کرائی جائے۔ دوسرے رکوع میں اجتماع جمعہ سے متعلق احکامات بیان کیے گئے ہیں۔

☆ آیات کا تجزیہ:

غلبہ دین کی جدوجہد کے لیے افرادی قوت کی تیاری ۔ آیات ۱ تا ۴

بذریعہ قرآن

بُنِ اسرايِلٰ کا توریت کے حقوق ادا کرنے سے گریز ۔ آیات ۵ تا ۸

احکامات جمعہ ۔ آیات ۹ تا ۱۱

### آیات ا تا ۴

غلبہ دین کی جدوجہد کے لیے افرادی قوت کی تیاری بذریعہ قرآن

ان آیات میں اللہ کی چار شانیں اور انہیں کی مطابقت سے نبی اکرم ﷺ کے چار وظائف بیان کیے گئے۔ اللہ بادشاہِ حقیقی ہے اور نبی اکرم ﷺ اُس کے فرما میں آیات کی صورت میں لوگوں کو سنتے ہیں۔ اللہ پاکیزہ ہستی اور آپ ﷺ قرآن کے ذریعے لوگوں کا تزکیہ کر رہے ہیں۔ اللہ زبردست ہے اور آپ ﷺ اُس کے احکامات لوگوں تک پہنچا رہے ہیں۔ اللہ حکمت والا ہے اور آپ ﷺ لوگوں کو اللہ کے عطا کردہ دین کی حکمت سکھاتے ہیں۔ نبی اکرم ﷺ نے مذکورہ بالا چاروں وظائف قرآن کے ذریعے ادا کیے۔ تلاوت آیات سے

لوگوں کو متوجہ کیا، جو متوجہ ہوئے ان کے دلوں میں قرآن اتار کر اُن کا ترزیک یہ کیا۔ اب جب ان میں اللہ کی محبت اور فکرِ آخرت پیدا ہوئی تو انہیں اللہ کے احکامات سکھائے۔ بعد ازاں احکامات کی حکمت سکھا کر انہیں دین کے لیے ہر قربانی دینے کی خاطر ثابت قدم کر دیا۔ اس طریقہ کار سے وہ حزب اللہ تیار ہوئی جس نے آپ ﷺ کا ساتھ دے کر محض برس کے عرصہ میں دینِ حق کو غالب کر دیا۔ آج بھی ہمیں غلبہ دینِ حق کے لیے اسی طریقہ کار کو اختیار کرنا ہوگا۔ اجتماعِ جماعت اسی سلسلہ کا ایک تربیتی اجتماع ہے جس میں قرآن سننا کر لوگوں کی ذہنی و فکری تربیت کی کوشش کی جاتی ہے۔ نبی اکرم ﷺ نے بخش نفیسِ امین یعنی عربوں میں غلبہ دین کی جدوجہد کی۔ البتہ آپ ﷺ تمام آخرین یعنی غیر عربوں کی طرف بھی رسول ہیں۔ اب امت کو ان دونوں طبقات میں دین کے غلبہ کے لیے جدوجہد کرنی ہے۔ اللہ ہمیں اس کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## آیت ۵

یہودیوں کا توریت کے حقوق ادا کرنے سے گریز

اللہ نے یہود کو توریت عطا فرمائی اور اُن پر لازم کیا کہ وہ توریت پر عمل، اُس کے احکامات کے نفاذ اور تبلیغ کی ذمہ داریاں ادا کریں گے۔ یہود نے دنیا داری کو ترجیح دی اور توریت کے حوالے سے ذمہ داریوں کو پس پشت ڈال دیا۔ اللہ کے نزدیک اُن کی مثال اُس گدھے کی سی ہے جس پر کتابوں کا بوجھ لدھا ہوا ہو۔ بلاشبہ اللہ کی کتاب کے حقوق ادا نہ کرنے والے ظالم ہیں اور اُن کی مثال گدھے سے بھی بدتر ہے۔ بدقتی سے آج یہی جرم ہم مسلمانوں کا قرآن کے حوالے سے ہے۔ اللہ ہمیں قرآن حکیم پر صدقی دل سے ایمان لانے، اُس کی تلاوت کرنے، اُسے سمجھنے، اُس کے احکامات پر عمل کرنے اور اُسے دوسروں تک پہنچانے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## آیات ۶ تا ۸

بگڑی ہوئی امت کی خوش کن خواہشات

جو امت اللہ کی کتاب کے حوالے سے اپنی ذمہ داریاں ادا نہ کرے، وہ آخرت میں اپنے اس

جسم کی سزا سے بچنے کے لیے خوش کن خواہشات کا سہارا لیتی ہے۔ یہودی دعویدار تھے کہ ہم اللہ کے لاڈے اور محبوب ہیں۔ اللہ ہمیں ہرگز عذاب نہیں دے گا۔ ان آیات میں انہیں گریبان میں جھاکنے کی دعوت دی گئی۔ کہا گیا کہ اگر اللہ کے اتنے ہی چھیتے ہو تو دنیا میں طویل زندگی کے خواہش مند کیوں ہو؟ موت کی آرزو کروتا کہ جلد اپنے محبوب حقیقی سے جا ملو۔ آگاہ کیا گیا کہ یہودی موت کی آرزو کبھی نہیں کریں گے۔ وہ اندر سے جانتے ہیں کہ انہیں موت کے وقت اور بعد میں اپنے جرام کی سزا کا سامنا کرنا ہوگا۔ وہ یہ جان لیں کہ موت سے کتنا ہی دور رہنا چاہیں، وہ اپنے وقت پر آ کر رہے گی۔ پھر وہ اللہ کی عدالت میں پیش ہوں گے جو ان کے ظاہری و پوشیدہ اعمال سے واقف ہے۔ پھر لازماً انہیں اپنے اعمال کی جوابدی کرنا ہوگی اور اپنے کیے کامیازہ بھگتنا ہوگا۔ آج امت مسلمہ کے ذہن میں بھی کافروں کے مقابلہ میں برتر ہونے کا ایک احساس ہے۔ کاش ہم دنیا میں اپنی ذلت و رسائی پر غور کر کے اس حقیقت کو جان لیں کہ اللہ ہم سے ناراض ہے۔ آج ہم بھی یہود کی طرح وہن کی بیماری کا شکار ہیں۔ ہمیں دنیا کی زندگی عزیز اور موت کا خوف ہے۔ دوسری قومیں ہمیں برباد کرنے پر قتلی ہوئی ہیں۔ ارشاد نبوي ﷺ ہے:

**يُوْشِكُ الْأَمْمُ أَنْ تُدَاعِيَ عَلَيْكُمْ كَمَا تُدَاعِيَ الْأَكْلَةُ إِلَى قَصْعَتِهَا، فَقَالَ قَائِلٌ: وَمِنْ قِلَّةِ تَحْنُنْ يَوْمَيْدِ؟ قَالَ: بَلْ أَنْتُمْ يَوْمَيْدَ كَثِيرٌ، وَلِكِنْكُمْ غُنَاءُ كَفْنَاءِ السَّيِّلِ، وَلَيَنْزِ عَنَّ اللَّهِ مِنْ صَلُورٍ عَدُوُّكُمُ الْمَهَايَةُ مِنْكُمْ، وَلَيَقْدِفَنَ اللَّهُ فِي قُلُوبِكُمُ الْوَهْنَ، فَقَالَ قَائِلٌ: يَا رَسُولَ اللَّهِ وَمَا الْوَهْنُ؟ قَالَ: حُبُّ الدُّنْيَا وَكَرَاهِيَةُ الْمَوْتِ**

”اندیشہ ہے کہ دیگر اقوام تمہارے خلاف (اقدام کے لیے) ایک دوسرے کو ایسے دعوت دیں گی جیسے ایک کھلانے والی اپنے دسترخوان کی طرف بلاتی ہے۔“ پوچھا ایک پوچھنے والے نے ”کیا اس روز ہم تعداد میں کم ہوں گے؟“ آپ ﷺ نے فرمایا ”بلکہ تم اس روز بڑی تعداد میں ہو گے لیکن تم اس جھاگ کی مانند ہو گے جیسا جھاگ سیالب کے پانی پر آ جاتا ہے۔ اللہ تمہارے دشمنوں کے دل سے تمہارا رعب نکال دے گا اور تمہارے دلوں میں وہن پیدا

کر دے گا،۔ پوچھا ایک پوچھنے والے نے ”اے اللہ کے رسول ﷺ وہن کیا ہے؟“۔  
 آپ ﷺ نے فرمایا ”دنیا سے محبت اور موت سے نفرت“۔ (ابوداؤد)  
 اللہ ہمیں دنیا کے مقابلہ میں آخرت کو ترجیح دینے اور اس کی تیاری کرنے کی توفیق عطا  
 فرمائے۔ آمین!

## آیات ۹ تا ۱۰

### جمعہ کی پہلی اذان کے بعد کار و بار کرنے کی ممانعت

ان آیات میں حکم دیا گیا کہ جمعہ کے دن جب اجتماع جمعہ کے لیے اذان دی جائے تو ہر قسم کا کار و بار و ک دو اور تیزی کے ساتھ خطبہ جمعہ سننے کے لیے جامع مسجد کی طرف روانہ ہو جاؤ۔ جیب علماء کا فنوی ہے کہ جمعہ کے روز پہلی اذان سے لے کر نمازِ جمعہ کے اختتام تک کار و بار کرنا حرام ہے۔ البتہ نمازِ جمعہ کے بعد کار و بار کرنے کی اجازت ہے۔ اللہ ہمیں پورے اہتمام اور مسنون آداب کے ساتھ اجتماع جمعہ میں شرکت اور خطبہ میں دی جانے والی ہدایاتِ قرآنی سے استفادہ کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## آیت ۱۱

### اللہ کے انعامات تجارت اور کھیل تماشہ سے بہتر ہیں

ابتداء میں عیدین کی طرح نمازِ جمعہ پہلے ادا کی جاتی تھی اور خطبہ بعد میں دیا جاتا تھا۔ ایک موقع پر کچھ لوگ نماز ادا کر کے فارغ ہوئے تو عین اُس وقت ایک تجارتی قافلہ کی مدینہ میں آمد کا اعلان ہوا۔ انہوں نے سوچا کہ نمازو تو پڑھ لی ہے، اب خطبہ سننا فرض نہیں لہذا وہ تجارتی قافلہ کی طرف چلے گئے۔ اللہ نے اس پر متوجہ فرمایا کہ خطبہ جمعہ کی اہمیت بھی وہی ہے جو نماز کی ہے۔ پورے آداب کے ساتھ خطبہ سننے کے جو انعامات عطا ہوں گے وہ تجارت اور دنیا کے کھیل تماشوں سے بہتر ہیں۔ اللہ ہم سب کو ان انعامات کے حصول کے لیے خصوصی اہتمام کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## سورہ منافقون

### منافقت کی حقیقت کا بیان

اس سورہ مبارکہ میں مرضِ نفاق کی حقیقت، اس کا سبب، حفاظتی تدبیر، مدارج (stages)، ہلاکتِ خیزی اور علاج کو واضح کیا گیا ہے۔

### ☆ آیات کا تجزیہ:

- آیات ۱۵ مرضِ نفاق کی حقیقت اور مدارج
- آیت ۶ مرضِ نفاق کی ہلاکتِ خیزی
- آیات ۷ تا ۸ مرضِ نفاق کی شدت
- آیت ۹ مرضِ نفاق کا سبب اور حفاظتی تدبیر
- آیات ۱۰ تا ۱۱ مرضِ نفاق کا علاج

### آیات ۱ تا ۵

### مرضِ نفاق کی حقیقت اور مدارج

ان آیات میں مرضِ نفاق کی حقیقت، دنیا کی محبت قرار دی گئی۔ اس محبت کی وجہ سے انسان جان اور مال کے تحفظ کو اولین ترجیح دیتا ہے۔ دین کے تقاضوں کو ایک بوجھ سمجھتا ہے۔ جان کی محبت میں بزدل ہو جاتا ہے اور دین کے لیے اللہ کی راہ میں نکلنے اور قربانی دینے سے گریز کرتا ہے۔ مال کی محبت میں بخیل بن جاتا ہے اور اللہ کی راہ میں مال خرچ کرنے پر آمادہ نہیں ہوتا۔

پھر اس نفاق کے چار مدارج ہیں:

- i- اپنی کوتا ہیوں کا جواز پیش کرنے کے لیے جھوٹ بولنا
- ii- جھوٹ میں وزن پیدا کرنے کے لیے جھوٹی قسمیں کھانا
- iii- دوسروں کو مال و جان کی قربانی دینے سے روکنا
- iv- دین کے لیے قربانیاں دینے والوں سے دشمنی کرنا۔

منافقین کو سب سے زیادہ دشمنی اور نفرت نبی اکرم ﷺ سے تھی۔ وہ محسوس کرتے تھے کہ

آپ ﷺ کی تعلیمات پر لبیک نہ کہنے کی وجہ سے ہماری بزدیلی اور دنیا داری بے نقاب ہوئی ہے۔ اگر آپ ﷺ دینی تقاضے واضح نہ کرتے تو ہمارا بھرم قائم رہتا۔ یہی وجہ ہے کہ وہ آپ ﷺ کی خدمت میں آ کر اپنی کوتا ہیوں کا اعتراض کرنے کی دعوت کو بڑے تکبر اور خمارت سے روک رہی تھے۔

## آیت ۶

### مرضِ نفاق کی ہلاکتِ خیزی

مرضِ نفاق کی ہلاکتِ خیزی یہ ہے کہ اللہ منافقین کے حق میں کسی کی شفاعت اور دعا قبول نہ کرے گا۔ یہاں تک اگر نبی اکرم ﷺ بھی ان کے لیے دعائے استغفار کریں تب بھی منافقین کی جنخشش نہیں کی جائے گی۔ اللہ ہمیں اس محرومی سے محفوظ فرمائے۔ آمین!

اللّٰهُمَّ طَهِّرْ قُلُوبَنَا مِنَ النِّفَاقِ

”اے اللہ! ہمارے دلوں کو نفاق سے پاک کر دے۔“

## آیات ۷ تا ۸

### مرضِ نفاق کی شدت

مرضِ نفاق کی شدت یہ ہے کہ حق کا آگے بڑھ کر ساتھ دینے والوں سے شدید دشمنی اور نفرت پیدا ہو جائے۔ منافقین کی اسی خباثت کا ذکر ان آیات میں ہے۔ پس منظر میں ایک واقعہ ہے۔ غزوہ بنو مصطفیٰ سے واپسی پر ایک انصاری اور مہاجر کا آپس میں جھگڑا ہو گیا۔ نبی اکرم ﷺ نے بذاتِ خود جا کر جھگڑا ختم کر دیا۔ رئیس المنافقین عبد اللہ بن ابی کو ایک فتنہ اٹھانے کا موقعہ مل گیا۔ اُس نے انصاری صحابہؓ کے سامنے اپنے ناپاک جذبات کا اظہار کرتے ہوئے کہا کہ ہم نے مہاجرین کی مدینہ میں مالی امداد کی اور آج وہ ہم ہی سے لڑنے لگے۔ بہت ہو گیا اب ہم ان کی کوئی مالی مدد نہیں کریں گے اور مدینہ جا کر ان گھٹیا (معاذ اللہ) لوگوں کو نکال دیں گے۔ ان آیات میں اللہ نے اُس ملعون منافق کو آگاہ کیا کہ آسمان و زمین

کے خزانے اللہ کے ہاتھ میں ہیں۔ مہاجرین کی امداد اللہ کی طرف سے ہوگی۔ اسی طرح عزت والا اللہ ہے، اُس کے رسول ﷺ ہیں اور مخلص اہل ایمان ہیں۔ ذلت و رسولی منافقین ہی کے حصہ میں آنے والی ہے۔

## آیت ۹

### منافقت کا سبب اور حفاظتی تدبیر

انسان کے دل میں منافقت کا مرض دنیا کی محبت کی صورت میں پیدا ہوتا ہے۔ دنیا کی محبت کے سب سے نمایاں مظاہر مال اور اولاد کی محبتیں ہیں۔ اگر ان محبتوں کے زیر پا انسان اللہ کے احکامات سے غافل ہو جائے تو یہی منافقت ہے۔ حفاظتی تدبیر ہے دوامِ ذکرِ الہی۔ انسان ہر وقت اللہ اور اُس کے احکامات کو یاد رکھے اور اپنی جائزہ لیتا رہے کہ کہیں اللہ کی اطاعت میں کمی تو نہیں آرہی۔ اللہ ہمیں یہ تدبیر اختیار کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## آیات ۱۰ تا ۱۱

### منافقت کا علاج ..... انفاق

منافقت پیدا ہوتی ہے دنیا کی محبت کی وجہ سے۔ اس کا علاج یہ ہے کہ دل سے دنیا کی محبت خارج کی جائے۔ دنیا کی محبت کا سب سے بڑا مظہر ہے مال کی محبت۔ لہذا منافقت کا علاج یہ ہے کہ اللہ کی راہ میں اور دیگر غیر کے کاموں میں مال خرچ کیا جائے۔ ایسا نہ ہو کہ انسان اس معاملہ میں تاخیر کرے اور اچانک موت کا فرشتہ سامنے آجائے۔ جب موت کا فرشتہ آجائے گا تو مرنے والا انتباہ کرے گا کہ اے اللہ! مجھے تھوڑی سی مہلت عطا فرمادے تاکہ میں نیک بن جاؤں اور تیری راہ میں مال لگا کر اسے اپنے لیے تو شہ آخرت بنالوں۔ موت کا عالم طاری ہونے کے بعد ایسی انتباہ قبول نہ کی جائے گی۔ اللہ اس محرومی سے ہماری حفاظت فرمائے اور ہمیں نیکیوں کے حصول اور اپنی خوشنودی کے لیے مال خرچ کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## سورة تغابن

### ایمان کی حقیقت کا بیان

اس سورہ مبارکہ میں ایمان اور اُس کے انسان کی فکر اور کردار پر اثرات کو بڑی وضاحت کے ساتھ بیان کیا گیا ہے۔

☆ آیات کا تجزیہ:

- آیات اتا ۳ - ایمان باللہ
- آیات ۵ تا ۶ - ایمان بالرسالت
- آیت ۷ - ایمان بالآخرت
- آیات ۸ تا ۱۰ - ایمان لانے کی دعوت
- آیات ۱۱ تا ۱۵ - ایمان کے اثرات و ثمرات
- آیات ۱۶ تا ۱۸ - ایمان لانے والوں کے لیے دعوتِ عمل

### آیات اتا ۲

#### ایمان باللہ

یہ آیات ایمان باللہ یعنی توحید باری تعالیٰ کے حسبِ ذیل پہلو بیان کر رہی ہیں:

- کائنات کی ہر شے اللہ کی تبیح کر رہی ہے اور کرتی رہے گی۔
- کائنات کی ہر شے پر اللہ ہی کی بادشاہت جاری و ساری ہے۔
- کائنات میں ہر طرف اللہ تعالیٰ کی حمد و شاء ہو رہی ہے۔
- اللہ تعالیٰ جو چاہے سو کر سکتا ہے۔
- تمام انسانوں کا خالق اللہ ہے خواہ وہ مسلمان ہوں یا کافر۔
- اللہ مسلمانوں اور کافروں دونوں کے طرزِ عمل کو دیکھ رہا ہے۔
- اللہ نے کائنات کی ہر شے کو با مقصد بنایا ہے۔

viii- انسان کی اللہ نے خوب صورت گری کی ہے اور اسے تمام مخلوقات سے فضیلت دی ہے۔  
 ix- اللہ نے دنیا انسانوں کے استفادہ کے لیے بنائی ہے اور انسانوں کو اللہ آخرت میں جواب ہی کے لیے جمع فرمائے گا۔ ارشادِ نبوی ﷺ ہے:

**فَإِنَّكُمْ خُلِقْتُمْ لِلأَخِرَةِ وَاللَّهُ أَنْبَأَكُمْ (بِيَهْقِي)**

”پس بیشک تم بنائے گئے ہو آخرت کے لیے اور دنیا تمہارے لیے بنائی گئی ہے۔“  
 x- کائنات کی ہر شے اللہ کے علم میں ہے۔ وہ جانتا ہے کہ انسان شعوری طور پر کیا ظاہر کرتا ہے اور کیا چھپتا ہے اور اسے یہ بھی معلوم ہے کہ انسان کے تحت الشعور میں کیا ارادے اور عزم ہیں۔

## آیات ۵ تا ۶

**سابقہ قو میں رسولوں پر ایمان کیوں نہ لائیں؟**

ان آیات میں سابقہ قو میں داستانوں کی طرف اشارہ ہے جن پر دنیا میں عذاب آئے اور آخرت میں بڑا عذاب اُن پر آنے والا ہے۔ اُن کے پاس اُن کے رسول و اخی تعلیمات کے ساتھ آئے تھے۔ انہوں نے اعتماض کیا کہ رسول انسان ہیں اور ایک انسان کیسے اللہ کی طرف سے مامور ہو کر ہمیں ہدایت دے سکتا ہے۔ انہوں نے رسولوں کی دعوت سے رخ پھیر لیا تو اللہ نے بھی اُن کی طرف سے اپنی رحمت کا رخ موڑ دیا اور انہیں حق کو جھٹلانے کی عبرت اک سزادی۔ ہر دور میں انسان بشریت اور رسالت کو ایک ساتھ قبول کرنے پر تیار نہیں ہوتا۔ جنہوں نے بحیثیت بشدیکھا انہوں نے رسول نہیں مانا اور بعد میں آنے والوں نے اگر رسول مان لیا تو پھر اُن کی بشریت کا انکار کر دیا۔ اللہ ہمیں ہر طرح کی گمراہی سے محفوظ فرمائے۔ آمین!

## آیت ۷

**قیامت ضرور آئے گی**

اس آیت میں نبی اکرم ﷺ کو حکم دیا گیا کہ وہ اپنے رب کی قسم کھا کر اعلان کر دیں کہ نام

انسانوں کو ضرور روزِ قیامت زندہ کیا جائے گا اور ان میں سے ہر ایک کو بتا دیا جائے گا کہ اُس نے دنیا میں کیا کچھ کیا ہے؟ کافروں کے لیے نبی اکرم ﷺ کا قسم کھا کر ایک حقیقت بیان کرنا جدت تھا کیونکہ وہ آپ ﷺ کو الصادق تسلیم کرتے تھے۔ ایک سچے انسان کا قسم کھا کر کوئی حقیقت بیان کرنا دلیلِ خطابی کہلاتا ہے۔

### آیات ۸ تا ۱۰

#### ہار اور جیت کا اصل دن

ان آیات میں تمام انسانوں کو دعوت دی گئی کہ وہ اللہ، اُس کے رسول ﷺ اور نور ہدایت یعنی قرآن حکیم پر ایمان لا سکیں۔ اس حقیقت کو ہمیشہ پیش نظر رکھیں کہ دنیا کی کامیابی بھی عارضی ہے اور یہاں کی ناکامی بھی واقع۔ ہار اور جیت اور نفع و نقصان کا اصل دن روزِ قیامت ہے۔ ایمان لا کر اپنے عمل کرنے والے اُس روز کامیاب ہوں گیا اور ہمیشہ ہمیشہ کی جنت میں داخل کیجے جائیں گے۔ اس کے عکس ایمان نہ لانے والے اُس روز ناکام قرار پا سکیں گے اور ابدی جہنم کی سزا کا سامنا کریں گے۔ اللہ ہم سب کو حقیقی اور دلائل کامیابی عطا فرمائے۔ آمین!

### آیات ۱۱ تا ۱۳

#### ایمان کے فکر و عمل پر اثرات

جس خوش نصیب انسان کا دل نور ایمان سے منور ہو جائے اُس کے فکر اور طرزِ عمل میں ایمان کے حصہ ذیل شہرات ظاہر ہوتے ہیں:

i- اُس پر جو حالات بھی وارد ہوں، وہ انہیں اللہ کی طرف سے سمجھتا ہے۔ کامیابی پر اتراتا نہیں اور ناکامی پر واپس اور فریاد نہیں کرتا۔ اللہ کے ہر فیصلہ پر راضی رہتا ہے:

رضائے حق پر راضی رہ یہ حرف آرزو کیسا؟

خدا خالق، خدا مالک، خدا کا حکم تو کیسا؟

ii- ان کے وجود سے صادر ہونے والے اعمال اللہ اور اُس کے رسول ﷺ کی اطاعت کے سانچے میں ڈھلنے ہوئے ہوتے ہیں۔

iii- اُن کا بھروسہ اپنی تدیریوں اور محنت پر نہیں ہوتا بلکہ اللہ تعالیٰ کی قدرت و رحمت پر ہوتا ہے۔

### آیات ۱۳ تا ۱۵

#### بندہ مومن کا رشتہ داروں اور مال سے تعلق

بندہ مومن جانتا ہے کہ بیوی اور اولاد کی محبت اُس کے لیے مزین کردی گئی ہے اور بڑی نزاکت کی حامل ہے۔ یہ محبت اگر حد سے بڑھ جائے تو اللہ کی نافرمانی تک لے جاتی ہے۔ لہذا وہ بیوی اور اولاد کے تعلق سے انہائی محتاط ہوتا ہے۔ خود کو اللہ کی نافرمانی سے بچاتا ہے اور ایک خوشنگوار ماحول پیدا کر کے بیوی اور اولاد کو بھی اللہ کے راستے کی طرف لانے کی کوشش کرتا ہے۔ وہ مال اور اولاد کو سرما نہیں بلکہ ایک ایسی امانت سمجھتا ہے جس کے بارے میں اُسے اللہ کے ہاں جواب دہی کرنی ہے۔ ان کی خاطر ایسا کام نہیں کرتا جو اللہ کو نا راض کر دے۔ وہ جانتا ہے کہ اعتماد مال اور اولاد پر نہیں اللہ پر کرنا چاہیے۔ اللہ کے درسے انسان کبھی مایوس نہیں ہوتا۔ مال کسی بھی وقت ہاتھ سے جاسکتا ہے اور اولاد بھی بے وفائی کر سکتی ہے۔

### آیات ۱۶ تا ۱۸

#### دعوتِ عمل

ان آیات میں اہل ایمان کو عمل کے حوالے سے مندرجہ ذیل ہدایات دی گئیں:

- i- اللہ کی نافرمانی سے امکانی حد تک بچو۔
- ii- صاحبِ امر کے ہر ایسے حکم کو سنو اور مانو جو شریعت کے خلاف نہ ہو۔
- iii- اپنی آخرت سنوارنے کے لیے بھلائی کے کاموں میں مال خرچ کرو۔
- iv- نفس کی ہر کمزوری اور خواہش سے بچنے کی کوشش کرو۔ ایسا کرنے والے ہی کامیاب ہوں گے۔

v- اللہ کے دین کی تبلیغ اور غلبہ کے لیے مال خرچ کرو۔ یہ مال اللہ کے ذمہ قرض ہے جو وہ تمہیں بڑھا چڑھا کر لوٹائے گا اور تمہارے گناہوں کو بھی معاف فرمادے گا۔

اللہ ہمیں مذکورہ بالا ہدایات پر عمل کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## سورہ طلاق

طلاق کے حوالے سے ہدایات کا بیان  
اس سورہ مبارکہ میں طلاق کے حوالے سے کئی ہدایات بیان کی گئیں ہیں۔

☆ آیات کا تجزیہ:

- عدت کے حوالے سے ہدایات ۵
- عدت کے دوران حسن سلوک کی تعلیم ۶ تا ۷
- نافرمانوں کا بذریعہ انجام ۸ تا ۱۰
- فرمانبرداروں کے لیے بہترین انعام ۱۱
- اللہ تعالیٰ کی بے مثال قدرت ۱۲

### آیات ا تا ۳

عدت شوہر کے گھر میں پوری کی جائے

ان آیات میں حکم دیا گیا کہ طلاق دینے کے بعد عدت کی مدت کو پورا کیا جائے اور اس دوران طلاق یا فتح خاتون شوہر کے گھر میں قیام کرے۔ نہ وہ خود نکلے اور نہ اُسے نکالا جائے۔ ہاں اگر کوئی خاتون کھلی بے حیائی کی مرتکب ہو اور اُس سے گھر کا ماحول خراب ہو تو پھر اُسے نکالا جاسکتا ہے۔ عدت شوہر کے گھر میں گزارنے کی حکمت یہ ہے کہ یہی سامنے ہو تو شاید شوہر کو اپنی غلطی کا احساس ہو جائے اور وہ رجوع کر لے یا یہی کسی طرح اُسے رجوع کی طرف مل کر لے۔ اس سے یہ بات بھی ظاہر ہو گئی کہ ایک یادو طلاقیں دی جائیں تاکہ عدت کے دوران رجوع کا امکان رہے۔ عدت کی مدت پوری ہونے کو آئے تو اب فیصلہ کر لیا جائے کہ آیا رجوع کرنا ہے یا علیحدگی اختیار کرنی ہے۔ اگر رجوع کا ارادہ ہو تو دو گواہوں کی موجودگی میں یہ فیصلہ کیا جائے۔ گھر کے جملہ معاملات کی اصل روح تقویٰ یعنی خدا خونی اور آخرت میں جوابد ہی کا احساس ہے۔ جو تقویٰ اختیار کرتا ہے، اللہ اُس کے لیے مشکلات میں آسانی کی راہ نکال دیتا ہے۔ اُسے وہاں سے رزق اور نعمتیں دیتا ہے جہاں سے گمان تک نہ ہو۔ اللہ جو چاہے سو کر سکتا ہے

لہذا ہمیں اُسی پر توکل و بھروسہ کرنا چاہیے۔

### آیات ۲ تا ۵

#### عدت کی مدت

طلاق یافتہ خاتون کی عدت تین ایام ماہواری ہے۔ البتہ جن خواتین کا یہ سلسلہ ابھی شروع نہیں ہوا ہو یا ختم ہو چکا ہو، ان کی عدت تین ماہ ہے۔ حاملہ خاتون کی عدت بچہ کی پیدائش تک ہے۔ جو لوگ ان معاملات میں تقویٰ کی روشن اختیار کریں گے اللہ ان کے لیے آسانیاں پیدا فرمادے گا، ان کی خطائیں معاف فرمادے گا اور انہیں شاندار اجر سے نوازے گا۔

### آیات ۶ تا ۷

#### عدت کے دوران حسن سلوک

یہ آیات شوہر کو ہدایت دے رہی ہیں کہ عدت کے دوران خاتون کو وہی سہولیات دی جائیں جن سے شوہر خود استفادہ کرتا ہے۔ انہیں ڈینی و جسمانی تکلیف نہ دی جائے۔ حاملہ ہوں تو بچہ کی پیدائش تک ان کی تقویت کے لیے خصوصی اتفاق کیا جائے۔ اگر وہ بچہ کو دودھ پلانے پر راضی ہوں تو انہیں مناسب معاوضہ دیا جائے۔ اگر خاتون بچہ کو دودھ پلانے پر راضی نہ ہو یا اس حوالے سے کوئی اور مشکل ہو تو باہم مشاورت سے کسی اور خاتون کی خدمات لی جا سکتی ہیں۔ اخراجات کے حوالے سے شوہر پر بابندی اپنی مالی حیثیت کے مطابق ہے۔ جیسی مالی حیثیت ہو ویسی ہی سہولیات مطلقاً خاتون کو فراہم کی جائیں۔

### آیات ۸ تا ۱۰

#### نافرمانوں کا برا انجام

ماضی میں جن قوموں نے اللہ کے احکامات کی نافرمانی کی، اللہ نے ان کی شدید یکپیڑ کی اور آخرت میں بھی انہیں بدترین عذاب دیا جائے گا۔ عقلمندی کا تقاضا ہے کہ ہر معاملے میں اللہ کی نافرمانی سے بچا جائے۔ خاص طور پر نکاح اور طلاق اور خاندانی معاملات (جن کے بارے میں اللہ نے پیش کی ہدایات دی ہیں) میں اللہ کی اطاعت کا خاص خیال رکھا جائے۔ ہم

اہل پاکستان کی اس حوالے سے بہت بڑی محرومی ہے۔ پاکستان کے قیام سے پہلے ہمارے عالمی قوانین شریعت کے مطابق تھے۔ ہندوستان میں آج بھی ایسا ہی ہے۔ بدقتی سے پاکستان میں ۱۹۶۲ء میں ان قوانین کو تبدیل کر کے غیر اسلامی بنادیا گیا۔ ہم پر اللہ کے عذابوں کا شلسل اسی نافرمانی کی سزا ہے۔

## آیت ۱۱

کیا صرف قرآن ہدایت کے لیے کافی ہے؟

یہ آیت واضح کر رہی ہے کہ ہدایت قرآن کی واضح آیات اور رسول اللہ ﷺ کی عملی مثال کا مجموعہ ہے۔ ہم قرآن کی ہدایت کو سمجھنے کے لیے رسول اللہ ﷺ کے ارشادات اور سنت کے محتاج ہیں۔ اللہ کے رسول ﷺ نے قرآن کی واضح آیات کے ذریعہ اہل ایمان کا ترکیہ کیا اور انہیں گمراہی کے اندھیروں سے نکال کر ہدایت کے نور تک پہنچا دیا۔ جن خوش نصیبوں کو یہ سعادت مل رہی ہے یعنی وہ قرآن و سنت سے یہ فیض حاصل کر رہے ہیں، وہی نیک جنت جنت کی ابدی نعمتوں سے سرفراز ہوں گے۔ اللہ ہمیں بھی ان سعید لوگوں میں شامل فرمائے۔ آمین!

## آیت ۱۲

قرآن میں سات زمینوں کا ذکر

اس آیت میں آگاہ کیا گیا کہ اللہ نے جس طرح سات آسمان بنائے ہیں، اسی طرح سات زمینیں بھی تخلیق فرمائی ہیں۔ ان سب کے لیے اللہ نے ایک ضابطہ بنایا ہے۔ وہ ان سب کے لیے معاملات کی تدبیر فرماتا ہے اور ان معاملات کے بارے میں فضیل نازل فرماتا ہے۔ ان حقائق سے رہنمائی حاصل ہوتی ہے کہ اللہ بے مثال قدرت و اختیار رکھتا ہے اور اُس کا علم لا محدود و سعتوں تک پھیلا ہوا ہے۔

سورہ ملک آیت ۳ کے مطابق سات آسمان تھے جو تھے ہیں۔ اگر سات زمینیں بھی ان کی مثل ہیں تو اس سے یہ تصور پیدا ہوتا ہے کہ شاید ایک آسمان کی پیر و نی سطح کسی دوسرے آسمان کے لیے زمین ہو جیسے کسی کثیر المز لعمرات میں زیریں منزل کی چھت، بالائی منزل کا فرش ہوتی

ہے۔ بقول اقبال۔

شاید کہ زمیں ہے یہ کسی اور جہاں کی  
تو جس کو سمجھتا ہے فلک اپنے جہاں کا

### سورہ تحریم

خاندانی زندگی کے بارے میں ہدایات

اس سورہ مبارکہ میں خاندانی زندگی کے حوالے سے شوہر، بیوی اور سربراہ خاندان کو ہدایات  
دی گئی ہیں۔

☆ آیات کا تجزیہ:

شوہر اور بیوی کے لیے ہدایات - آیات ۱۴ تا ۱۵

سربراہ خاندان کی ذمہ داری - آیات ۱۶ تا ۱۷

خاتمین کے علیحدہ تشخص کا ذکر - آیات ۱۸ تا ۱۹

### آیات ا تا ۲

شوہر کے لیے ہدایت

ان آیات میں دور نبوی ﷺ کا ایک واقعہ بیان کیا گیا ہے۔ آپ ﷺ نے بعض ازواج  
مطہرات کی دلبوئی کے لیے ایک خاص قسم کے شہد کو استعمال نہ کرنے کی قسم کھائی۔ اللہ نے  
آپ ﷺ کو متوجہ فرمایا کہ کیوں ازواج کو خوش کرنے کے لیے اللہ کی حلال کرده ایک نعمت کو  
اپنے اور حرام کر رہے ہیں۔ ایسا نہ ہو کہ آپ ﷺ کی محبت میں امت بھی اس حلال نعمت کا  
استعمال ترک کر دے۔ آپ ﷺ کو اپنی قسم توڑ دینی چاہیے۔ قسم توڑ نے کافر اور سورہ مائدہ  
آیت ۸۹ میں بیان کیا جا چکا ہے۔

اس واقعہ سے شوہر کے لیے ایک خاص رہنمائی فراہم ہوتی ہے۔ وہ رہنمائی یہ ہے کہ اللہ نے مرد  
کے لیے عورت کی محبت کو مزین فرمادیا ہے۔ ممکن ہے اس محبت سے مغلوب ہو کر کوئی شوہر اپنی  
بیوی کو خوش کرنے کے لیے شریعت کے احکامات کا پاس نہ کرے۔ اللہ نے ان آیات کے

ذریعہ ہدایت دی کہ اللہ کے احکامات کو ترجیح دا اور کوئی محبت اس ترجیح کو تبدیل نہ کرنے پائے۔

## آیات ۳ تا ۲

### بیوی کے لیے ہدایت

نبی اکرم ﷺ نے اپنی ایک زوجہ کو کوئی راز کی بات بتائی۔ انہوں نے وہ راز ایک دوسری زوجہ کو بتا دیا۔ اللہ نے وہی کے ذریعے سے آپ ﷺ کو آگاہ کر دیا کہ آپ ﷺ کا راز افشا کر دیا گیا ہے۔ آپ ﷺ نے اپنی زوجہ سے جب اس کا شکوہ کیا تو انہوں نے ناگواری کا اظہار کیا۔ پھر ان زوجہ نے بھی ناراضکی ظاہر کی جنہیں پہلی زوجہ نے راز کی بات بتائی تھی۔ غالباً انہیں شکایت تھی کہ راز کی بات مجھے براہ راست نبی ﷺ نے کیوں نہیں بتائی؟ اللہ نے ان آیات میں دونوں ازواج کو اس روشن پر توبہ کرنے کی تلقین کی۔ ساتھ ہی ان پر واضح کیا کہ اگر انہوں نے نبی اکرم ﷺ سے ناراضکی جاری رکھی تو جان لیں کہ آپ ﷺ تھا انہیں ہیں۔ آپ ﷺ کا مددگار اللہ ہے۔ پھر تمام فرشتے اور صحابہ کرام بھی آپ ﷺ کے ساتھی ہیں۔ دونوں ازواج نے اپنی غلطی کا اعتراف کیا۔ تو بہ کر کے اپنے رویہ کی آئندہ کے لیے اصلاح کر لی۔

اس واقعہ کے ذریعہ ہر خاتون کو ہدایت کی گئی کہ وہ اپنے شوہر کے راز کی حفاظت کرے اور خاندان کے نظام کو ایک اچھے ماحول میں قائم رکھنے کے لیے شوہر کی اطاعت کرے۔ بیوی کی شوہر کے ساتھ مجاز آرائی اللہ کو ناپسند ہے۔ اللہ تمام خواتین کو ان ہدایات پر عمل کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

### آیت ۵

#### ازواج مطہرات کی تحسین

اس آیت میں وہ محسن بیان کیے گئے ہیں جن کی حامل خاتون اس لائق ہے کہ وہ نبی اکرم ﷺ کی زوجہ کا شرف حاصل کرے۔ یہ محسن حسب ذیل ہیں:

- اللہ کے ہر حکم کے سامنے سر جھکا دینا۔

- صدق دل سے تعلیمات اسلام پر ایمان لانا۔

- اللہ کے سامنے حد رجہ عاجزی اختیار کرنا۔

۷۶۔ اللہ سے مسلسل لوگانا اور اپنی کوتا ہیوں پر توبہ کرتے رہنا۔

۷۷۔ ذوق و شوق کے ساتھ اللہ کی بندگی کرنا۔

۷۸۔ دنیا کی آسانیات اور سہولیات سے رغبت نہ رکھنا۔

ازواج مطہرات کی عظمت کا ثبوت ہے کہ وہ مذکورہ بالا تمام صفات سے آراستہ اور مزین تھیں۔ اگر ایسا نہ ہوتا تو وہ نبی اکرم ﷺ کی زوجہ ہنے کے اعزاز سے محروم ہو جاتیں۔

## آیات ۶ تا ۷

بچاؤ اپنے آپ کو اور گھر والوں کو آگ سے

سربراہ خاندان کی ذمہ داری ہے کہ جہاں وہ اپنے خاندان کی مادی ضروریات پوری کرنے کا اہتمام کرے وہیں ان کی اخلاقی و روحانی تربیت کر کے انہیں جہنم کی آگ سے بچانے کی بھی کوشش کرے۔ اس کے لیے سب سے پہلے خود عمل کر کے اپنی ذات کو ایک نمونہ بنائے۔ اس کے ساتھ ساتھ گھر والوں کو ان جرائم سے بچنے کی تلقین کرے جو جہنم کی آگ میں لے جانے والے ہیں۔ ان جرائم میں شرک، بدعت، حرام خوری کی مختلف صورتیں، جنسی بے راہ روی، عبادات کی ادائیگی سے غفلت، دینی ذمہ داریاں ادا کرنے سے گریز، حقوق العباد میں کوتا ہی وغیرہ شامل ہیں۔ آخرت میں سربراہ خاندان سے اپنے گھر والوں کی تربیت کے بارے میں باز پرس ہوگی۔ ارشادِ نبوی ﷺ ہے:

**آلا گلُّکُمْ رَاعِي وَ گلُّکُمْ مَسْئُولٌ عَنْ رِعْيَتِهِ (بخاری، مسلم)**

”جان لوک تم میں سے ہر اک نگران ہے اور اس سے اس کے ماتحت لوگوں کے بارے میں سوال ہوگا۔“

ممکن ہے آج ہم محبت اور نرمی میں اولاد کو گناہوں کے اعتبار سے ڈھیل دے رہے ہوں لیکن ایسا کرنا ان سے دشمنی ہے۔ اس طرح نرمی کر کے ہم ان کے لیے جہنم کی راہ آسان کر رہے ہیں۔ وہ جہنم کے جس پر ایسے فرشتہ مامور ہیں جو دل کے سخت اور مزاج کے اعتبار سے بے رحم ہیں۔ جن بذریعیوں نے خاندان کے بارے میں اللہ کے احکامات کی پرواہ نہیں کی وہ عملی اعتبار سے

کفر کے مرتكب ہوئے۔ روز قیامت ان کی کوئی معذرت قبول نہ کی جائے گی اور انہیں اپنے جرائم اور غلطت کا عذاب چکھنا ہو گا۔ اللہ ہمیں اس انجام بد سے محفوظ فرمائے۔ آمین!

## آیت ۸

اللہ کی بارگاہ میں توبہ کرو پھی توبہ!

اس آیت میں اہل ایمان کو تلقین کی گئی کہ وہ اللہ کی بارگاہ میں گناہوں سے توبہ کریں، بالکل خالص توبہ۔ خالص توبہ کی شرائط یہ ہیں کہ:

- ۱- گناہوں پر پچی ندامت ہو۔

۲- عہد کیا جائے کہ آئندہ گناہوں کا ارتکاب نہیں کیا جائے گا۔

۳- گناہوں کو چھوڑ کر توبہ کی سچائی کا ثبوت دیا جائے۔

۴- اگر کسی بندے کا حق مارا ہے تو لوٹا دیا جائے یا اُس سے معاف کرالیا جائے اور اگر کسی کے ساتھ زیادتی کی ہے تو اُس کی معافی حاصل کی جائے۔

۵- اپنی جان کو اللہ کی اطاعت اور بندگی میں ایسے کھپا دیا جائے جیسے کہ اُس نے گناہوں میں ملوٹ ہو کر خوب لذت حاصل کی تھی۔

جو لوگ خالص توبہ کریں گے اللہ ان کے گناہ معاف فرمادے گا۔ پل صرات کے تاریک مرحلہ میں انہیں وہ نور حاصل ہو گا جس کی مدد سے وہ جہنم سے نجٹ کر جنت میں چلے جائیں گے۔ پھر اللہ انہیں جنت کی لازوال نعمتوں سے سرفراز فرمائے گا۔ اللہ ہم سب کو یہ سعادت نصیب فرمائے۔ آمین!

## آیت ۹

اہل باطل کے ساتھی کرنے کی تلقین

نبی اکرم ﷺ کے مزاج میں حد درجہ نزی تھی۔ کافر اور خالص طور پر منافقین اس نرمی کا ناجائز فائدہ اٹھاتے تھے۔ آپ ﷺ پر طنز کرتے اور آپ ﷺ کے صبر و تحمل سے اور زیادہ جری ہوتے۔ مال و جان کی قربانی دینے سے گریز کے لیے جھوٹے بہانے بناتے۔ آپ ﷺ جب

اُن کے بہانے قبول کر لیتے تو خود کو بڑا عقلمند اور آپ ﷺ کو معاذ اللہ ہم و فراست سے عاری قرار دیتے۔ اللہ نے حکم دیا کہ اے نبی ﷺ! ان بدجھتوں کے خلاف جہاد کیجیے اور ان کے ساتھ سخت رویہ اختیار کیجیے۔ یہاں جہاد سے مراد ہے اُن کی سازشوں کو ناکام بنانا اور اُن کی پیدا کردہ گمراہیوں کا جواب دے کر حق کو واضح کرنا۔ یہاں جہاد سے مراد جنگ نہیں کیونکہ آپ ﷺ نے کبھی بھی منافقین کے خلاف کوئی جنگ نہیں کی۔

## آیات ۱۰ تا ۱۲

### خواتین کا علیحدہ تشخص

دنیا میں خاندان کا نظام خوشنگوار ماحول میں قائم رکھنے کے لیے بیوی کو شوہر کے تابع کیا گیا ہے۔ البتہ روز قیامت بیوی شوہر کے تابع نہ ہوگی۔ وہ زیادہ خیر کے کام کر کے شوہر سے آگے نکل سکتی ہے۔ گویا اخلاقی لحاظ سے عورت کا علیحدہ شخص ہے اور وہ اس کے اعتبار سے قیامت کے روز اپنے عمل کا بدلہ پائے گی۔ اس حقیقت کو واضح کرنے کے لیے تین مثالیں دی گئیں:

- i- بعض عورتیں بد اعمالیوں کی وجہ سے جہنم میں جائیں گی اور اُن کے شوہر جنت میں جائیں گے۔ مثلاً حضرت نوحؑ اور حضرت اوطؑ جنتی ہیں جبکہ اُن دونوں کی بیویاں جہنمی۔
- ii- کچھ خواتین اپنی نیکیوں کی بدولت جنت میں جائیں گی لیکن اُن کے شوہر جہنم میں ہوں گے۔ مثال کے طور پر فرعون بدجنت جہنم میں ہوگا اور اُس کی بیوی حضرت آسیہ سلامؓ علیہا جنت میں ہوں گی۔

iii- خاتون اور اُس کا سرپرست دونوں جنت میں ہوں گے جیسے حضرت مریم سلامؓ علیہا اور اُن کے سرپرست حضرت زکریاؑ۔

ایسی صورت کہ بیوی اور شوہر دونوں اپنے اپنے نیک اعمال کے نتیجہ میں جنتی ہوں گے حضرت محمد ﷺ اور ازواج مطہراتؓ کی ہے۔ اسی طرح وہ مثال کہ بیوی اور شوہر دونوں اپنے سیاہ اعمال کی وجہ سے جہنم میں جائیں گے اولہب اور اُس کی بیوی ام جیل کی ہے۔ اللہ تمام بہنوں کو زیادہ سے زیادہ تقویٰ اختیار کرنے اور نیکیاں کرنے کی توفیق عطا فرمائے۔ آمین!

## کراچی میں لائبریریز اور مکتبہ جات کے پتے

- 1- حق اسکواڑ، عقب اشراق میموریل ہسپتال، بلاک-C-13، گلشنِ اقبال۔ فون: 349867771
- 2- قرآن اکیڈمی، خیابان راحت، درخشان، فیز 6، ڈیفس۔ فون: 353400222-4
- 3- دوسری منزل، حق پیغمبر، بزودِ اللہ تعالیٰ ہسپتال، کراچی ایڈنپرٹریشن سوسائٹی۔ فون: 34306040-41
- 4- قرآن مرکز، متصل مسجد طیبہ، سیکٹر A-35، زمان ٹاؤن، کوئنگی نمبر 4۔ فون: 38740552
- 5- پلاٹ نمبر 398، سیکٹر A، بھٹائی کالونی، بزد حبیب بینک، کوئنگی کراستن۔ فون: 34228206
- 6- قرآن مرکز، B-238، بال مقابل زین کلینک، بزد مادام اپارٹمنٹس، چھوٹا گیٹ، شارع فیصل۔ فون: 35478063
- 7- قرآن مرکز، مکان نمبر 861، سیکٹر D-37، بزد رضوان سوسائٹی، لانڈھی 2۔ فون: 0321-8720922
- 8- بلڈنگ E-41، کرشل اسٹریٹ نمبر 14، فیز II ایکسٹینشن DHA۔ فون: 0333-3496583
- 9- نزدیکی لائبریری، M.S. Traders، نائز شاپ کے اوپر، اسٹیڈیم روڈ۔ فون: 0300-2541568، 38320947
- 10- داؤ دمنزل، نزد فیلیسکو سوسائٹی، آ رام باغ۔ فون: 32620496
- 11- مکان نمبر 26-A، سیکٹر فلور، سیکٹر 1-B/5، نار تھک کراچی۔
- 12- سیکٹر LS-9، 11 پاؤ رہاؤں چورگی، نار تھک کراچی۔ فون: 0321-2023783
- 13- II-E 2/7، ناظم آباد نمبر 2، نزد حور مارکیٹ، کراچی۔ فون: 36605413
- 14- فلیٹ 1-A، ممتاز اسکواڑ نزد کے ای ایس سی آفس، بلاک "K"، نار تھک ناظم آباد۔ فون: 36632397
- 15- قرآن اکیڈمی یاسین آباد، فیڈرل بی اسیریا، بلاک 9۔ فون: 36337346-36806561
- 16- قرآن مرکز، فلیٹ نمبر 1، حق اسکواڑ، SB-49، بلاک 13C، گلشنِ اقبال۔ فون: 34986771
- 17- قرآن مرکز، R-20، پالینسیر فاؤنڈیشن، فیز 2، گلزارِ بھری، KDA اسکیم 33۔ فون: 37091023
- 18- شاپ نمبر 1-M، حرمین ٹاؤن، بلاک 19، نزد جوہر موت۔ فون: 35479106
- 19- پیسمٹ، سالکین بسیرا، بلاک 14، گلستانِ جوہر۔ فون: 0300-8273916
- 20- رضوان سوسائٹی بس اسٹاپ، یونیورسٹی روڈ۔ فون: 38143055
- 21- دفتر تنظیم نزد اسلام چوک اور گنی ساڑھے گیارہ۔ فون: 0333-2361069
- 22- مکان نمبر F-174، ہفٹنیز کالونی، اقبال پینٹر، مجاہد کالونی، اور گنی ٹاؤن۔ فون: 0345-2818681